#### THE

## TARKA-SANGRAHA

OF

#### ANNAMBHATTA

WITH

#### CRITICAL NOTES ETC.

BY

K. C. MEHENDALE, B.A.,

Revised and Enlarged with Introduction and New Commentary

BY

D. J. DALVI, M.A., LL.B.,
SOMETIME. PROPESSOR OF ORIENTAL LANGUAGES

Elphinstone College & Bakauddin College

AND

PANDIT BHAVANISHANKER SHASTRI,

MEDALLIST IN NYAYASHASTRA, BENARES.

PUBLISHED BY

Mrs. RADHABAI ATMARAM SAGOON,
Book-seller and Publisher, Kalbadevi Road, BOMBAY,

1908.

PRICE RUPEES 11.

# IndL 3230.8.10

HARVARD COLLEGE LIBRARY FROM THE LIBRARY OF JAMES HAUGHTON WOODS 1935

Copyright and all other rights reserved by the Publisher-

PRINTED AT THE "TATY-VIVECHAKA" PRESS.

BOMBAY.

F

#### DEDICATED

Most Respectfully

TO

# Dr. R. G. Bhandarken,

M.A., Ph. D., LL.D., C.I.E., &c., &c.,

Professor of Oriental Languages, Deccan College, POONA.

#### PREFACE.

The special feature of the present edition is a new commentary in Sanskrit compiled mainly for the benefit of University-students. It is entitled the "Dîpikâ-prakâsha" because, it aims at expounding fully the meaning of the "Dîpikâ", and elucidating the various questions embodied in it by its author Annambhatta. Views of other commentators have been sparingly incorporated in order to add to the instructiveness without detracting from the conciseness and attractiveness of the commentary. During my experience as a student and Professor of Sanskrit, I have felt that the study of Sanskrit Literature, especially, the class of "Darshanik literature" to which the Tarkasangraha belongs, ought to be made, as much in the light of masterly commentaries as "critical" notes in English. The former method alone will enable the student to enter into the spirit of the shastra and acquaint him with the style of writing and mode of reasoning of ancient scholars. Owing to the numerous subjects which divide the attention of the University-student, and the subordinate position assigned to this study in the curriculum, the study of Sanskrit has necessarily to be kept within circumscribed limits. Consequently, the present edition is intended to satisfy the exact need of the day, in so far as it covers much of the ground which the Lecturer in Sanskrit usually traverses.

The Introduction gives a brief resume of the "Darshanik" Literature in general and of Nyâya: Literature in particular. Endeavour is also made to determine the age of the author Annambhatta. The excellent notes, compiled by Mr. K.G. Mehendale for the first edition, have been retained with a slight revision, "being", as he observes, "based upon the notes of Dr. Bhandarker." Further attempt to add to the usefulness of the edition has to be deferred for another edition owing to the extreme brevity of time, the present edition being entrusted to me a few months ago. If the present attempt helps the student to imbibe the spirit of the Shastra, and to take an abiding interest in it, as well as to go through the examination, it will not have been made in vain.

GIRGAUM BACK ROAD, 23rd December 1907.

D. G. DALVI.

N.B.—The text of the Tarksangraha is in large type, of the Dîpikâ in medium-type, and of the new commentary the Dîpikâ-prakâsha in small type.

#### प्रस्तावना.

यावत् शास्त्रस्य यथार्थज्ञानं न सम्पाद्यते तावदभ्युदयवार्तापि सुदूरैव । अतोऽभ्युदय-कामैरध्येतव्यमेव शास्त्रम् । शास्त्रमेव दर्शनपदेनापदिश्यते । तानिच दर्शनानि न्यायवैशे-विकसांस्ययोगपूर्वमीमांसोत्तरमीमांसेति भेदात्वय् सन्ति । इमानि आस्तिकदर्शनानीत्यु-च्यन्ते । तथेव चार्वाकमाध्यमिकयोगाचारसाम्मन्तिकवैभाविकजैनभेदान्नास्तिकदर्शना-न्यपि षट् सन्ति । तेषां दिङ्मात्रमिह प्रदर्शते ।

#### तत्रादौ नास्तिकमतप्रदर्शनम्—

चार्चाकमाध्यमिकयोगाचारसीत्रान्तिकवैभाषिकाईतभेदेन षडिया नास्तिकाः । सर्वे-ऽध्येते वेदबाह्यानि दर्शनानि दर्शयामासुः । तत्र तावद्भृहस्पतिमतानुसारिणो नास्तिक-शिरोमणेश्वार्वाकस्य मतं यथा । पृथिव्यादीनि चत्वारि तत्त्वानि तेभ्य एव देहाकारेण परिणतेभ्यो मदशक्तिवचैतन्यमुपजायते । तेषु नष्टेषु खयं विनश्यति । तदिह् ज्ञानघन एव एतेभ्यो भूतेभ्यः समुत्थाय तान्येवानुविनश्यति । निह प्रेत्यसंज्ञाऽस्ति तस्माचैतन्य-विशिष्टदेह एवात्मा । देहातिरिक्तात्मानि प्रमाणाभावात् । प्रत्यक्षेकप्रमाणवादितया अनु-मानादेरनङ्कीकारेण प्रमाणत्वाभावात् वैषयिकसुखमेन परमपुरुषार्थः । तुःखसंभिन्नत्वा-तपुरुषार्थत्वं नास्तीति नाशंकनीयम् । पलालयुक्तधान्यादिव यावदादेयस्तावतोऽशस्य स्थादेयत्वात् ।

ननु यदि पारलेकिकं दुःखासिम्भन्नं सुखं नास्त्येव तिर्हं विद्यातृद्धा बहुवित्तव्ययशरी-रायाससाध्येऽमिहोत्रादौ कथं प्रवर्तन्त इतिचेन्न । वेदत्रयस्य धृतप्रलापमात्रवेन अमि-होत्रादेजीविकामात्रप्रयोजकरवात् । तस्मात्कण्टकादिजन्यं दुःखमेव नरकः । लोक-सिद्धो राजा परमेश्वरः । देहोच्छेदो मोक्षः । देहात्मवाद एव च कृशोऽहं कृष्णोऽहिमिति सामानाधिकरण्योपपत्तिः । ममेदं शरीरिमितिव्यवहारस्तु राहोः शिर इतिवदीपचिरिकः । मनु प्रत्यक्षातिरिक्तस्य प्रमाणस्यानङ्गीकारेऽनुमानादिसिद्धस्य अदृष्टस्याप्यनङ्गीकारापत्ती जगद्वैचित्र्यं कथ्ममुपपद्यतामितिचेत् स्वभावादेव तदुपपत्तेः तदुक्तम् । 'अमिरुष्णो जरुरं शीतं शीतस्पर्शस्त्वथाऽनिलः । केनेदं चित्रितं तस्मात्स्वभावात्तद्वयवस्थितिः'।

माध्यमिकयोगाचारसौत्रान्तिकवैभाषिक संज्ञाभिश्चतुर्विधा बौद्धाः । पूर्वोक्तंचार्वाकमन्त्रसस्मानाः प्रत्यक्षवदनुमानमपि प्रमाणत्वेनाभ्युपगच्छन्ति । तथा हि बद्यनुमानं प्रमाणं न स्यात्तिहि धूमोपलम्भानन्तरं धूमध्वजे प्रक्षावतां प्रवृत्तिरनुपपद्यमाना स्यात् । सद्यात्तिरे प्रस्तिश्च न स्यात् ।

किश्व सक्ळव्यवहारनिदानस्य सिंद्रचारस्य अनुमानैकजीव्यत्वं सर्वानुभवसिद्धम् । निह् किश्वदिपं वस्तुदर्शनमात्रेण तत्र प्रवर्तते ततो वा निवर्तते । किन्तु इष्टसाधनस्वानिष्टसा-धनत्वनिश्वयोत्तरमेव क्षीरादिपाने विषादिपरिवर्जने च यतते । किं च 'त्विमदं विष भक्षयेथा ' इति केनचिदिभिनियुक्तो भवान्यदि ब्रूयात् ' विषमक्षणान्मनुष्या मियन्ते मशुष्यश्वाहम् अतो न भक्षयिष्य ' इति । तिर्हे 'मनुष्यजातीयस्य ममेदं वस्तु वारकं विष-जातीयस्वात् ' इत्याकारकं खीकृतमेव खभावानुमानम् अक्रमेनापि भक्ता । किं च 'ब खाँ नापवर्गश्च नैवात्मा पारत्वेकिकः' ॥ इति अवदुक्तः प्रतिषेधः कथं मन्तव्यः । खाँ।-दीनामनुलम्भादिति चेदनुपत्रक्रथा खर्गादीम्प्रतिषेषता मवताञ्जपलिधिकक्रकमबुद्यावं खीकृतमेवत्येवं जितमन्न सृरिभिः ।

माध्यमिकादयश्चत्वारोधि बौद्धाः । सर्वे क्षणिकं क्षणिकं, दुःसं दुःसं, खलक्षणं स्वलक्षणं, श्रून्यं श्रून्यमिति चतुर्विषया भावनया परमपुरुषाथाबारिं कथयन्ति । किश्व साध्यमिकाः सर्वश्चत्यत्ववादं, योगाचारा बाह्यार्थशून्यवादं, सौन्नान्तिका बाह्यार्थानुमेय-स्ववादं वैभाषिकास्तु हानान्वितोभयार्थसत्त्ववादमातिष्ठन्ते ।

यरसत्तरक्षणिकम् । यथा जरुधरपटलम् । सन्तश्चामी भावास्ततः सर्वे व्यणिकाः । अर्थक्रियाकारित्वलक्षणसत्त्वेन अनुविद्धत्वास्त्वे क्षणिकं क्षणिकमिति विभावनीयम् ।

सर्वस्य संसारस्य दुःखरूपत्वमप्यस्ति । अन्यथा तन्निवृत्तिमभिकाङ्क्षमाणानां प्रेक्षावतः। क्षानवृद्धानां तन्निवृत्त्युपाये प्रवृत्त्यनुपपत्तेः । अतः सर्वे दुःखं दुःखमिति विभावनीयम् ।

तथा 'इदं वस्तु किंवद् 'इतिपृष्टे दृष्टान्तो नोपलभ्यते । समनन्तरोपदर्शितया दिशा सर्वेषां वस्तूनां क्षणिकत्वेन सालक्षण्याभावात् । किंव ' एतेन सदृशामिदम् ' इति वक्तमेव न शक्यते । सर्वथा विसदृशत्वाभावे सति एतत् इद्मित्याकारकभेदस्थैव अनिर्वाहात् । तस्मात्सवे ' खलक्षणं खलक्षणम् ' इति विभावनीयम् ।

एवं 'सर्वे ग्रन्यं ग्रन्यम्' इलापि विभावनीयम् । तथाहि वस्तुतस्यं सदसदुभयानुभयः क्पचतुष्कोणाविनिर्मुक्तं ग्रन्यमेव कथमितिचेच्छूयताम् । वदि घटादेः सस्यं स्वभावकाहिं कारकव्यापारवैय्यर्थम् । यदाप्यसस्यं स्वभावस्तदापि स एव दोषः प्रादुःष्यात् । विरोधानितराविप पक्षौ नोषपयेते । तदुक्तं भगवता बुद्धेन 'न सतः कारणापेका व्योमादेरिक युज्यते ॥ कार्यस्यासम्भवी हेतुः खपुष्पादेरिवासतः ॥ बुद्धवा विविद्धवमानानां स्वभावो नावधायेते ॥ अतो निरमिलिप्यास्ते निस्स्वभावाश्च दर्शिताः ॥ इदं वस्तुबल्प्रसातं यद्वद्यन्ति विपश्चितः ॥ यथा यथार्थाश्चिन्त्यन्ते विश्वितः तथा तथा ॥ इति ।

तदेवं भावनाचतुष्टयवशात्रिखिलवासनानिवृत्तौ परं निर्वाणं श्रूत्यरूपं सेस्स्यतीति वयं इतार्थाः । नास्माकमुपदेश्यं किंनिदस्तीति सर्वश्चन्यस्ववादिनां माध्यमिकानां मतस्यितिः । शिष्यैस्तावयोगश्च आचारश्चेति द्वयं करणीयम् । तत्राप्राप्तार्थस्य प्राप्तये यः पर्यनुयोगः स योगः । गुरूक्तस्याङ्गीकरणमाचारः । गुरूक्तस्याङ्गीकरणात् पर्य्यनुयोगस्याकरणान्नैतेषां माध्यमिका इति प्रसिद्धिः ।

केषांचिद्धौद्धानां योगाचारा इति प्रथा। यतस्तैशुरूक्तभावनाचतुष्टयं बाह्यार्थस्य शून्यत्वं चाङ्गीकृत्य आन्तरार्थस्य शून्यत्वं कथमितिपर्यनुयोगस्यापि कृतत्वात्। एषा हि तेषां परिभाषा। खयं वेदनं तावदङ्गीकार्यम्। अन्यथा जगदान्ध्यं प्रसज्येत। एवं च स्वव्य-तिरिक्तप्राह्मविरहात्। तदारिमका बुद्धिः स्वयमेव स्वात्मरूपप्रकाशिका।

सौत्रान्तिकास्लेवं मन्यन्ते । 'यिस्मन्सत्यपि कादाचित्कास्ते ततो भियन्ते । यथा सत्यपि दीपे घटादयः । तथा विवादाध्यासिताः प्रवृत्तिप्रस्याः । सत्यप्यास्यविज्ञाने कदाचिदेव नीलायुक्षेखना इति । तत्रालयविज्ञानं नाम अहमास्पदं विज्ञानम् । यच नीलायुक्षेखि तत्प्रवृत्तिविज्ञानं वेदितव्यम् । तस्मादालयविज्ञानातिरिक्तः प्रवृत्तिविज्ञानहे-तुर्वोद्यार्थोऽस्त्येव दित् दिक् ।

वैभाषिकास्त्रेवं मन्यन्ते । बाह्यार्थानुमेयत्ववादो न साधीयान् । प्रात्यक्षिकस्य कस्यिवदर्थस्य असन्त्रेऽनुमानप्रवृत्त्यनुपपत्तेः । सर्वलोकानुभविरोधाच । तस्मात् 'पदार्थो द्विविधः' प्राह्योऽध्यवसेयश्चेति । तत्र प्रहणं नाम इन्द्रियार्थसिन्नकर्षजन्यं, विकल्पविनिर्मुक्तं प्रमाणम् । अध्यवसायो नाम अविसंवादिकल्पनारूपमनुमानम् । एवं च प्रत्यक्षत्रमाणेन सिद्धोऽर्थः प्राह्य इति अनुमानप्रमाणेन सिद्धश्वार्थोऽध्यवसेय इति ।

तिद्रश्यं मुक्तकच्छानां मतमसहमाना विवसना जैनाः कथिश्वस्थायित्वमास्थाय क्षणिकरव-पक्षं प्रतिक्षिपन्ति । तथाहि 'यद्यात्मा कि्ष्वस्थायी नास्थीयेत तिर्हं लौकिकफलसाधनं विफलं भवेत् । नह्येतत्सम्भविष्यति अन्यः करोति अन्यो भुङ्क्ते इति । तस्माचोऽहं पुरा कर्मो-करवं सोऽहं सम्प्रति तत्फलं भुक्त इति पूर्वापरकालानुयायिनः स्थायिन आत्मनः स्पष्टप्र-माणावसितत्त्या पूर्वापराङ्गविकलकालकलावस्थितिलक्षणा क्षणिकता परीक्षाविचक्षणैरहेद्भिने परिमाद्या । यदि मन्येथाः प्रमाणवत्त्वादायातः प्रवाहः केन वार्यते इति न्यायेन यत्सक्तस्थिकं यद्या जलधरपटलमिल्यादि पूर्वोपपादितप्रमाणेन क्षणिकतायाः प्रमितत्वात्, तद्दनुसारेण समानसन्तानवर्त्तिनामेव प्राचीनः प्रत्ययः कर्मकर्ता। फलभोक्ता तूत्तरः प्रत्ययः।

अत्र मते जीवाजीवास्ये द्वे तत्त्वे । तत्र बोधात्मको जीवः । अबोधात्मकस्त्वजीवः । तदुक्तं पद्मनिन्द्रना । 'चिदचित् द्वे परे तत्त्वे विवेकस्तद्विवेचनम् । उपादेयमुपादेयं हेयं हेयं च सर्वतः । हेयं तु कर्तृरागादि तत्कार्यमाविवेकिनः । उपादेयं परं ज्योतिकपयोगै-कळक्षणम् '। इति ।

भप्रेपुनर्जीवाकाशधर्माधर्मपुत्रस्रास्तिकायभदाजीवाजीवयोरपरं प्रपन्नमाचक्षते । इसस्रं पञ्जवितेन ।

इति गास्तिकमतनिदर्भनम्।

अथ न्यायद्शेनम् । पदार्थतत्त्वज्ञानात्रिःश्रेयसाधिगमं इति न्यायकास्त्रस्य सिद्धान्तः । तथा च पारमर्षे सूत्रम् 'प्रमाणप्रमेयसंशयप्रयोजनदृष्टान्तिसिद्धान्तावयव- तर्किनिणयवादजलपवितण्डाहेत्वाभासछ्कजातिनिष्रहृस्थानानां तत्त्वज्ञानात्रिःश्रेयसाधिगमं इति गौतमप्रणीतन्यायसूत्रप्रनथस्यदमादिमं सूत्रम् ।

उद्देशलक्षणपरीक्षाभिरस्य शास्त्रस्य त्रिधा प्रवृत्तिः । तत्र तावत्प्रथमोद्दिष्टस्य प्रमा-णस्य लक्षणं प्रमाकरणमिति । यथार्थानुभवो हि प्रमेत्युच्यते । तच प्रमाणं प्रत्यक्षानुमा-नोपमानशब्दभेदाचतुर्विधम् । इन्द्रियार्थसात्रिकर्षजन्यं झानं प्रत्यक्षम् । साध्यहेत्वोः साहचर्यनियमात्मकव्याप्तिप्रहरूपमनुमितेः करणमनुमानम् । तच ।त्रेविधम् । अन्वयव्य-तिरेकिकेवलान्वयिकेवलव्यतिरेकिभेदात् । उपमितिकरणमुपमानम् । शाब्दप्रमाकरणं शब्दः ।

प्रोक्तानामन्यतमेन प्रमाणेन यदनुभूयते तत्प्रमेयम् । तश्च द्वादशविधम् । तिद्विशेषो ७० तम सूत्रस्य दीपिकायां द्रष्टन्यः ।

ननु प्रमाणादिषोडशपदार्थप्रतिपादकिमदं शास्त्रं कथं न्यायशास्त्रमितिव्यपिद्श्यते । उच्यते । परार्थानुमानपर्यायस्य सकलविद्यानुप्राहकतया सर्वकर्मानुष्ठानसाधनतया चात्र शास्त्रं प्रधानत्वेन तथा व्यपदेशो युज्यते । प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्तीति न्यायात् । तथाचाभाणि परार्थानुमानमुपकम्य सर्वक्षेन बुद्धेन 'सोऽयं परमो न्यायो विप्रतिपन्नपु-रुषप्रतिपादकत्वात् तथा प्रवृत्तिहेतुत्वाच ' इति । पक्षिलखामिना चाभ्यधाये 'सेयमान्वीक्षिकी विद्या प्रमाणादिप्रकाशिका । प्रदीपः सर्वविद्यानामुपायः सर्वकर्मणाम् । भाश्रयः सर्वधर्माणां विद्योहेशे परीक्षिता 'इति ।

ननु तत्त्वक्षानात्रिःश्रेयसं भवतीत्युक्तं तिर्कं तत्त्वक्षानादनन्तरमेव सम्पयते । नेत्युच्यते । किन्तु तत्त्वक्षानादुः खजन्मप्रवृत्तिदोषमिथ्याक्षानानामुत्तरोत्तरापाये क्रमण जाते सित निःश्रयसं सम्पयते इति तत्र मिथ्याक्षानं नाम अनात्मनि देहादावात्मवुद्धः । ततश्च देहादीनामनुकूलेषु रागः, प्रतिकूलेषु च द्वेष इत्यादिदीषः । वस्तुतस्तु आत्मनोऽनुकूलं प्रतिकूलं च न किंचिदित्त रागादीनां परस्परानुवन्धित्वात् । तथा हि मूढो रज्यति, रक्तो मुद्यति, मृद्धः कुप्यति, कुपितो मुद्यतीति । ततश्च तैस्तैदीषैः प्रेरितः प्राणी शरीरेण हिंसास्त्रेयादीनि, वाचानृतमाषणादीनि मनसा परद्रोहादीनि प्रतिषिद्धकर्माण आचरति । सेयं पापक्षप प्रवृत्तिरधर्ममावहति । किन्न शरीरोण परपरित्राणादीनि वाचा सत्यमितभाषणादीनि मनसा भूतद्येन्द्रियनिग्रहादीनि सत्कर्माण्याचरति । सेयं पुण्यरूपा प्रवृत्तिर्धर्ममावहति । उभय-विधयानया प्रवृत्त्या खानुरूपं प्रशस्तं निन्दितं वा जन्म पुनः शरीरादेः प्रादुर्भावः । तस्मिन्सित प्रतिकूलवेदनीयतया वासनात्मकं दुःखं भवति । त इमे मिथ्याक्षानादयो दुःखान्ताः अविच्छेदेन प्रवर्तमानाः संसारशब्दार्थो घटीचक्रविप्रस्विरविषरनुवर्तते । यदा

कश्चित् पुरुषधौरेयः पुराकृतसुकृतपरिपाकवशादाचार्योपदेशेन सर्वमिदं दुःखायतनं दुःखानुषक्तं च पश्चित तदा सर्व हेयत्वेनावगच्छित । ततस्तिश्वर्तकमिवद्यादिकं निवर्तियतुमिच्छिति । तिश्वशृत्तयुष्यश्च चतस्यभिः प्रत्यक्षादिप्रमाणरूपाभिर्विद्याभिर्विविक्तं तत्त-स्प्रमेयं भावयतः कस्यचिदेव पुरुषधौरेयस्य सम्यग्दर्शनपद्व्यपदेश्यं तत्त्वज्ञानमुपजान्यते । तत्त्वज्ञानान्मिथ्याज्ञानमपैति । मिथ्याज्ञानापाये दोषा रागद्वेषादयोऽपयान्ति । दोषाप्ये प्रवृत्तिरपैति । प्रशृत्त्यपये जन्मापैति । जन्मापाये दुःखमत्यन्तं निवर्तते । सेयमान्त्यन्ति दुःखनिशृत्तिरपवर्गः । सा च परमेश्वरानुप्रहवशाच्छ्वणादिकमेणात्मतत्त्वसाक्षान्त्वारवतः पुरुषस्य सम्यग्न इति ।

ननु ईश्वरसद्भावे कि प्रमाणं, प्रत्यक्षमनुमानमागमो वा न तावदत्र प्रत्यक्षं क्रमते । रूपा-दिरहितत्वेन अतीन्द्रियत्वात् । नाप्यनुमानम् । तद्वयाप्तिप्रहाद्यभावात् । न चाप्यागमः । विकल्पासहस्वात् । तथाहि किमीश्वरात्सम्भूत आगम ईश्वरमवगमयति नित्यो वा आये परस्पराश्रयापातः द्वितीयेऽपसिद्धान्तापातः । उपमानादिकमपि न प्रभवति । नियत-विषयत्वात् ( इन्द्रियगोचरस्यैव गवयादेरुपमानविषयत्वात् ) । तस्मादीश्वरः शशविषा-णायत इतिचेन्मेवम् । विवादास्पदं नगसागरादिकं सकर्तृकं कार्यत्वात्कुम्भवदित्यनुमान प्रमाणस्येश्वरसद्भावे प्रमाणत्वात् । निहं कुम्भस्य कुम्भकार इव अपारचमत्कारानिधानस्य नगसागरदिवाकरनिशाकरादिमण्डलमण्डितस्यास्य ब्रह्माण्डभाण्डलक्षणविचित्रकार्यस्य कर्ता कश्चिच्छरीरी सम्भवति । तस्मादास्त सर्वज्ञः सर्वशक्तिः स्वतन्त्रः परमेश्वरोऽस्य कर्तेत्य-नुमीयत एव । नचात्र सकर्नकरवसाधकः कार्यत्वरूपो हेतुरसिद्ध इतिवाच्यम् । विप्रति-पन्नं नगसागरादिकं ऋर्यम् । सावयवत्वात् । कुम्भादिवदितिसावयवत्वहेतुकानुमानेन कार्यत्वस्य सुसाध्यत्वात् । नतु नगादिकमकर्तृजन्यं शरीराजन्यत्वाद्रगनवदिति चेन्न । निह कठोरकण्ठीरवस्य मृगशावः प्रतिभेटा भवति । अकर्तृजन्यत्वे साधनीये हि अजन्यत्व-मात्रस्य हेतोः समर्थतया तत्र शरीरविशेषणदानस्य वैय्यर्थात् । तर्ह्यजन्यत्वमेव हेतु-भैवत्विति चेन्न । नगसागरादिरूपे पक्षे सावयवत्वसमनियतकार्थत्वस्य विद्यमानत्वादज-न्यत्वस्य असत्त्वेन स्वरूपासिद्धेः । नापि सकर्तृकानुमानस्य सोपाधिकत्वराङ्कासंस्पर्शः संभ-वाति । अनुकूलतर्कसत्त्वात् । यदीदमकर्तृकं स्यात्कार्यमपि न स्यात् इह जगित नास्त्येव तत्कार्ये यत्कारकमन्तराप्यात्मानमासादयेत् । इत्येतदविवादम् ।

नजु परमेश्वरस्य जगिन्नमाणे प्रवृत्तिः किं स्वार्था परार्था वा, नायः । अवाससकलक्ष्ममस्य तस्य काम्यफलाभावात् । नापि द्वितीयः । प्रवृत्तेरेवानुपपत्तेः । कः खल्छ केवलं परार्थे प्रवर्तमानं प्रेक्षावन्तमाचक्षीत यदि कश्चिद्भ्यात् करुणया प्रवृत्तिरुपपयत इति स प्रतिवक्तव्यः सर्वान्प्राणिनः सुखिनः सजेदीश्वरो न दुःखशबलान् कारुण्यविरोधात् । स्वार्थमनपेक्ष्य परदुःखप्रदृणेच्छा हि कारुण्यं । तस्मादीश्वरस्य जगत्सर्जनं न युज्यत इतिचेत् । भो नास्तिकशिरोमणे भवांस्तावदीर्घ्याकल्लाषिते नेत्रे निमील्य हृदये विचारयतु करुणया प्रवृत्तिरस्त्येवेति । न च निसर्गतः सुखमयसर्गप्रसङ्गः । प्राणिकर्मवैक्तियेण सुखदुःखवत्ताव्यवस्थायाः करणात् ।

ननु प्राणिकर्मानुरोधेन सृष्टिवैचित्र्यं विधातुरीश्वरस्य स्वातन्त्रयहानिरितिचेन्न । स्वाङ्गं स्वव्यवधायकं न भवतीति न्यायेन प्रत्युत विषमसर्जने एव स्वतन्त्रत्वनिर्वाहात् । निष्टं लोकेऽपि सतामनुप्रहं दुष्टानां च निष्रहमकुर्वाणो भूपतिः स्वतन्त्र इति गीयते विच-क्षणैः । किन्तु केनापि निमित्तेन अस्वतन्त्रीकृत इत्येवेत्यलम् ।

यथानुमानं तथा गमोऽपि ईश्वरसद्भावमवगमयति 'ईशानः सर्वविद्यानामीश्वरः सर्व-भूतानाम् ' इत्यादिः । न च परस्पराश्रय इति वाच्यम् । किमुत्पत्तौ परस्पराश्रयः शङ्कथते इसौ वा । नाद्यः । आगमस्येश्वराधानोत्पत्तिकत्वेऽपि नित्यत्वेन ईश्वरस्योत्पत्तेर-प्रसङ्गात् । नापि इसौ । ईश्वरस्यागमाधीनोत्पत्तिकत्वेऽपि नित्यत्वेन ईश्वरस्योत्पत्तेरप्रसङ्गात् । नापि इसौ । ईश्वरस्यगमाधीनइप्तिकत्वेऽपि आगमस्य अन्यतोऽवगमादिति सर्वमवदातम् । इति न्यायदर्शनम् ।

अथ वैशेषिकमतदर्शनं प्रायेण न्यायमतसदशमेव । परन्तु प्रमाणादिषाडश पदार्थानां द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाभावपदैः स्वयं परिभाषितेषु सप्तस्वेव पदार्थेष्वन्तर्भावमभिसन्धाय द्रव्यादिकमेण पदार्थपरिशोधनं कृतमिति विशेषः । तत्र न्यायनयाचार्यो गौतमाख्यो महामुनिः । वैशेषिकमताचार्यः कणादः परिकीर्तितः ।

अथ साङ्ख्यदर्शनम् । साङ्ख्यशास्त्रस्य प्रवर्तक आचार्यः कपिलमहामुनिः । एतन्मते चतुर्विधं पदार्थं स्वीकुर्वन्ति । ते च प्रकृतिः, विकृतिः, प्रकृतिविकृतिः, अनुभयं च । तदुक्तम् 'मूलप्रकृतिरिविकृतिमेहदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त । षोडशकस्तु विकारो न प्रकृतिनीपि विकृतिः पुरुषः' । अत्र केवला प्रकृतिः प्रधानपदवाच्या मूलप्रकृतिः । नासावन्यस्य कस्यचिद्विकृतिः । प्रकरोतीति प्रकृतिरिति व्युश्पत्त्या सत्वरजस्त्रमोगुणानां साम्यावस्थाया अभिधानात् । मूलं चासौ प्रकृतिश्व मूलप्रकृतिः । महत्त्त्तादेः कार्यकल्लापस्ययमेव मूलं, नत्वस्याः प्रधानभूनाया मूलान्तरमस्ति । अनवस्थापातात् । न च बीजाङ्कुरवत्प्रामाणिकीयमनवस्था न दोषायित वाच्यम् । प्रमाणाभावात् । प्रस्युत 'प्रकृति पुरुषं चैव विद्धयनादी उभावपि ' इत्यादि प्रमाणवचनतः प्रकृतेः सादित्वाभावबोधनेन निखलप्रपश्चमूलकारणत्वस्य स्मरणात् । अत्र हि कार्यकारणभावे चतुद्धौ विप्रतिपत्तिः सम्भवति । तथाहि असतः सज्जायते इति सौगताः साङ्गरन्ते । सतोऽसज्जायते इति नैयायिकादयः । सतो विवर्तः कार्यजातो न वस्तु सदिति वेदान्तिनः । सांख्यास्तु सतः सज्जायते इति स्वीकृतिन्त । तत्राद्यो न प्रामाणिकः । असतोऽलीकस्य शशिवपाणवत् कारणत्वाऽन्तपत्तेः । तुच्छातुच्छयोः कार्यकारणभावायोगात् । नापि द्वितीयः । कारक-

व्यापारात्प्रागसतो घटादेः शक्तविषाणवत्कारणत्वानुपपत्तेः । तुच्छातुच्छयोः कार्यकारण-भावायोगात् । नापि द्वितीयः । कारकव्यापारात्प्रागसतो घटादेः शशविषाणवत् सत्तास-म्बन्धलक्षणोत्पत्त्यनुपपत्तेः। न हि निपुणतमेनापि असति गगनारविन्दे सत्ताम्मन्बन्धं विधातुं पार्यते । तस्मात्कारकव्यापारात्प्रागपि कार्ये सदेव । सत एवानभिव्यक्तस्य कारकव्यापारेण अभिन्यक्तिरुपपद्यते । नापि सतौ ब्रह्मतत्त्वस्य विवर्तः प्रपश्च इति वेदान्तिभिर्दर्शितोऽपि मार्गो निर्देशः । अधिष्ठानारोप्ययोश्विज्ञडयोः कलधौतरूप्यादिवत्सारूप्याभावेन आरोपा-सम्भवात् । बाधानुपलम्भाच । तस्मात्सुखदुःखमोहात्मकस्य विश्वप्रपञ्चस्य तथाविधमेव कारणमवधारणीयम् । तथाचानुमानप्रयोगः । विमतं कार्यजातं सुखदु:खमोहात्मकवस्तु-कारणकम् । तदन्वितत्वात् । यशेनान्वितं तत्तत्कारणकम् यथा रुचकादिकं सुवर्णान्वि-तम् । तथा चेदम् । तस्मात्तथेति । तत्र येयं सुखात्मकता तस्सत्त्वम् । या दुःखात्मकता तद्रजः । या च मोहात्मकता तत्तमः । एवं च सर्वस्य त्रिगुणात्मकता वेदितव्या । तथा हि प्रलेकं भावास्त्रेगुण्यवन्तोऽनुभूयन्ते । यथा मैत्रदारेषु सलवत्यां मैत्रस्य सुखमा-विरस्तीति तं प्रति तस्याः सत्त्वगुणप्रादुर्भावः । तत्सपरनीनां दुःखमिति ताः प्रति रजो-गुणप्रादुर्भावः । तामलभमानस्य चैत्रस्य मोह इति तं प्रति तमोगुणप्रादुर्भावः । एव-मन्यदिप घर्रादेकं लभ्यमानं सुखाकरोति । परैरपन्हियमाणं दुःखाकरोति उदासीनस्य च उपेक्षाविषयत्वेनावतिष्ठते । उपेक्षाविषयत्वं च मोह एव ।

तस्मात्युखदुःखमोहात्मकत्वेन त्रैगुण्यवतः सर्वस्य कार्यजातस्य त्रिगुणात्मिका मूलप्रकृतिः प्रधानपद्वेदनीयैन कारणमितिस्थितम् । तदेतत्सकलं मनसि निधायाभिहितं 'मूलप्रकृतिरिवकृतिः ' इति । एतेन कश्चिद्धः प्रकृतिरेवेति प्रथमं प्रकारमुपिद्द्य द्वितीयं प्रकारमाह 'महदायाः प्रकृतिविकृतयः सप्त ' इति । महत्तत्त्वमहङ्कारः शब्दस्पर्शस्प रसगन्धाश्चैते सप्त पदार्थाः प्रकृतिविकृतय उभयस्पाः सन्तीत्यर्थः । तत्रान्तःकरणपद्वेदनीयं महत्तत्त्वमहङ्कारस्य प्रकृतिर्मूलप्रकृतेस्तु विकृतिः । एवमहङ्कारोऽपि शब्दादिपश्चकस्य श्रोत्रादीन्द्रियैकादशकस्य च प्रकृतिमहत्तत्त्वस्य तु विकृतिः । शब्दादिपश्चकं हि यथाक्रमं व्योमवायुतेजोजलपृथिवीनाम् प्रकृतिरहङ्कारस्य विकृतिरितिबोध्यम् ।

तृतीयं प्रकारमाह । षोडशकस्तु विकार इति । श्रोत्रत्वश्चक्षुर्जिन्हाघ्राणाभिधानि पश्चक्षानेन्द्रियाणि । वाक्पाणिपादपायूपस्थाभिधानि पश्च कर्मेन्द्रियाणि । उभयात्मकं मनश्चेन्त्येकादश तथा व्योमादीनि पश्च महाभृतानीत्येतेषां षोडशानां गणः षोडशकः स तु विकार एव विकृतिरेव न कस्यापि प्रकृतिरित्यर्थः । यद्यपि पृथिन्यादीनां गोनृक्षादयो विकारा गवादीनामपि पयोबीजादयस्तेषां च दथ्यंकुरादयः तथापि गवादयो न पृथिन्यपेक्षया तस्वान्तरम् । तेषां पार्थिवत्वात् । तत्त्वान्तरोपादानकारणस्यैव अत्र प्रकृतिपदेन विवक्षिनत्वाच । चतुर्थे प्रकारमाह 'प्रकृतिरिति' कस्यापि तत्त्वस्यत्यर्थः इदमत्र वेदितन्यम् ।

प्रकृतेर्महान् । महतोऽह्ङ्कारः । स च सात्विकराजसतामसमेदािषिधः । तत्र सात्विकाहङ्कारादेकादशेन्द्रियाणि । तामसात्तन्मात्राभिधशन्दादिण्यकम् । राजसात्तृभयम् । नजु
सत्त्वतमाभ्यामेव उभयस्येन्द्रियतन्मात्रात्मककार्यस्य सिद्धौ व्यर्थे रज इतिचेदुच्यते ।
सत्त्वतमसी स्वयमाक्रिये न स्वकार्ये घटियतुं प्रवर्तेते । रजस्तु चलत्या यदा ते चालयति
तदैव ते स्वकार्ये कुरुतः । तस्मादुभयत्रापि कार्ये सत्वतमसोः कियोत्पादनद्वारेण अस्ति
रजसः कारणत्वम् । इति न व्यर्थे रजः इति । शब्दादिभ्यो महाभूतानि व्यजायन्त ।
एतानि चतुर्विशतितत्त्वानि पुरुषः पश्चिशतितमः । स च नैकः । किन्त्वनेकः ।
प्रतिशरीरं भित्र एव । अन्यथा कस्मिश्चिदेकस्मिन्नियमाणे सर्वे एव ब्रियेरन् । जायमाने
वा सर्वे एव जायरित्रत्यानि सचायं पुरुषः प्रकृतिप्रसूते प्रपंचे वर्तमानोञ्जपि
स्वयं निर्गुणत्वात्पयसि वर्तमानपुष्करपलाशविभर्लेपः साक्षीवावतिष्ठते । पुरुषोहि नियमेन
निर्वेगुण्यसभाव एव । यतः प्रकृतिप्रसूत्तसकलप्रपञ्चस्य सर्वस्यापि सुखदुःसमोहात्मकत्वेन
भोग्यत्वाज्ञडत्वाच स्वविलक्षणस्त्रेगुण्यातीतः परश्चेतनो भोक्ता कश्चिदस्त्येव । स एव
आत्मिति पुरुष इति वा व्यपदिश्यते ।

अय पुरुषसान्निध्यवशाज्ञडा अपि प्राकृता भावाश्वेतनवदवभासन्ते । प्रकृतिसान्निध्यवशाज्ञ असङ्गोऽपि पुरुषः कर्तेव सुखादिमानिवनावभासते । एवंच प्रकृतिपुरुषसंयोग एव असिलं संसारप्रपंचं निर्वाह्याते । भोक्तृत्वयोग्यता हि पुरुषस्य चैतन्यम् । भोग्यत्वयोग्यता हि प्रकृतेर्जंडत्वम् । प्रोक्तयोग्यतावतोरनयोरन्धपङ्गन्यायेन संयोगः समभवत् । यथा कश्चिदन्धः, स्वयं जङ्गालोऽपि स्वलनं परिजिद्दीर्षुः कश्चिक्षश्चमन्तं पङ्गमपि स्कन्धेनोद्द्रहति । पङ्गस्तु स्वयं चश्चुष्मानिप यथेष्टविद्दारमभीष्युः कश्चिक्षश्चलमन्धमपि समधितिष्ठाते । तथेव अचेतना प्रकृतिः स्वप्रवृत्तिनिर्वाहाय चेतनमिष्ठातारमुद्रहति । चेतनोऽपि पुरुषः स्वयमप्रसवधमी स्वभोग्यप्रसवित्रीं प्रकृतिमधितष्ठिते । ततश्च भोग्येन प्रधानेन सम्भिनः पुरुषो भोग्यधर्मभूतं सुखदुःखमोहजातं स्वातमन्यभिमन्यमानः कदानिदिपि दुःखन्नयोनप्रातं प्रार्थयते । तं चास्य प्रधानभूता प्रकृतिः सेध्यति ।

ननु नित्यायाः प्रश्नित्तिशालायाश्च प्रकृतेनुपरमात्सदैव सर्गः स्यादिति न कश्चिदपि दुःख-त्रयादुन्मुच्येतेति चेन्मैवम् । प्रकृतेरुपरमस्यापि सम्भवात् । यथाद्दि नृत्यावलोकनोत्सु-कात्रंगस्थान्पुरुषात्रिजनृत्यकौशलं दर्शयित्वा तेषामौत्युक्योपशमेसाति नर्तको नृत्यिकियातो निवर्तते न पुनरनुत्युकांस्तां निजनृत्यं प्रदर्शयितुं प्रवर्तते तथा प्रकृतिरिप स्वस्रष्ट विषयभोगोत्सुकान्प्रत्येकं पुरुषान्भोजयितुं प्रशृत्तापि यं पुरुषं विगलितविषयवासनं पश्यित तं प्रति न पुनः प्रवर्तते ।

निह अचेतनायाः प्रकृतेरिधष्ठातृत्वेन कियावत्त्वसंपादक ईश्वरोऽस्तीति वाच्यम् । वत्सविवृद्धयेऽचेतनस्य पयसः प्रवृत्तिदर्शनात्र केवलं चैतन्यमेव प्रवृत्तौ निमित्तमिति वक्तुं शक्यम् । निह् पूर्णकामस्य प्रेक्षावतो भगवतः खार्थं परार्थं वा सिस्क्षासम्भवः । तत्र केवलं कारुण्यमेव बीजमित्युच्येत चेत्कयं पुनर्दुः खनिरयनिममान्प्राणिवर्गान्सष्टुं स प्रवर्तेत । किं च करुणाविषयस्य प्राणिवर्गस्य सृष्ट्यादौ विरहात्किविषयिणी करुणा तन्म-नस्युदेयात् । प्रकृतौ तु न स्वार्थं न वा कारुण्येन किन्तु परार्थमेव प्रशृत्तिमत्त्वकरूपनेन नोक्तदोषप्रसरः । नैह्यचेतनस्व व्यापारवस्विषरोधि । रथादावचेतनेऽपि तद्दर्शनात् ।

एतच्छास्नस्य मूलभूतं सूत्रप्रन्थम् 'अथ त्रिविधदुःखात्यन्तिनृत्तिरत्यन्तपुरुषार्थं ' इत्यादि षडच्यायारमकं भगवान्कपिलमुनिः प्रणिनाय । तत्र प्रथमेऽध्याये विषया निरू-पिताः । द्वितीये प्रधानकार्याणि । तृतीये विषयभ्यो वैराग्यम् । चतुर्थे विरक्तानां पिङ्गला-कुररकादीनामाख्यायिकाः । पश्चमे परपक्षविनिर्णयः । षष्ठे सर्वार्थसंक्षेपः इत्येवमर्था निरूपिताः । इति साङ्ख्यमतदर्शनम् ।

अय सेश्वरसांख्यापरनामधेयस्य योगद्वास्त्रस्य मतमुच्यते । एतच्छास्त्रस्य मूलभूतं 'अय योगानुशासनम् ' इत्यादि पादचतुष्टयप्रमाणकं सूत्रप्रन्यं भगवान्पतज्ञिलः प्रणिन्नाय । तत्र प्रथमेऽच्याये चित्तवृत्तिनिरोधात्मकं योगलक्षणं वैराग्यादिसाधनसहितं समाधिं चोपादिक्षत् । द्वितीये तपःखाध्यायेश्वरप्रणिधानादिरूपं क्रियायोगं यमनियमादीनि च बहिरक्षसाधनानि । तृतीये संयमपदवाच्यमन्तरक्षसाधनं तत्रावान्तरफलभूतं विभूतिजातं च तथा चतुर्थाध्याये जन्मीषिमन्त्रतपःसमाधिजाः सिद्धीः परमं च प्रयोजनं कैवल्यमुपा-दिक्षत् ।

अत्रापि तन्त्रे पश्चविंशतिस्तत्वानि पूर्वोक्तान्येव । परं षष्ट्विंशः परमेश्वरः संसाराङ्गारशय्यायां परितप्यमानानां प्राणश्तामनुप्राहकः संख्यायते । तदित्थम् । प्रकृतिपदेवेद्यायां
मायायामधिष्ठातुरीश्वरचैतन्यस्य संक्रममहिन्ना महत्तत्वं कालः पुमानिति त्रयः
पदार्था अजायन्त । तत्र बीजंऽकुरवत् प्रकृतौ स्थितानां सत्वरजस्तमोगुणानां क्षोभकरः
कालः । अयं ब्रह्मचैतन्यस्यैव अवस्थाविशेषः । ततश्च नासौ तत्त्वान्तरम् । पुमान्
संसारी कार्योपाधिजीवः । सच स्वतन्त्रोऽनादिरिष प्रकृतेः प्रथमविकारमन्तःकरणपद्वेदनीयं महत्तत्वमवष्टभ्य भोक्तृत्वेनोत्थितः । महत्तत्वादहङ्कार इत्यादि प्रक्रिया पूर्ववदेवेति विशेषः ।

मन्वत्र पुष्करपलाशवित्रिलेपस्य पुरुषस्य तापः कथमुपपद्यते । येन परमेश्वरोऽनुप्राह-कतया कक्षीिकयत इति चेदत्रोच्यते । तापकस्य रजागुणस्य ताप्यः सत्वगुणः स एव च बुद्धयात्ममा परिणमते । सत्त्वे हि परितप्यमाने तमोगुणावेशेन सत्त्वपरिणामबुद्धयभेद-मवगाहमानः पुरुषस्तप्यत इति । यदाह भगवानपता्रालः 'अपारिणामिनी हि भोक्तृशक्ति-रप्रतिसंकमाच परिणाम्यर्थे प्रतिसंकान्ते च तद्वृत्तिमनुभवती' ति । भोक्तृशक्ति

जींवचैतन्यलक्षणा यद्यपि कृरूपान्तरापत्तिलक्षणम्परिणामं, नापि अन्वदीयभर्माकान्त-त्वक्षणं प्रति संकमं ना स्वरूपतो भजते तथापि परिणाम्वर्षेषुद्धशाही प्रतिसंकान्ते आविवेकतः स्वाभेदेनावगते साति तद्वृत्तिं तस्या बुद्धवृत्तिविक्षेषरूपं सुखदुःसादिकमनुभ-वतीति सूत्रार्थः ।

नतु स्वयमेव पुमान्बुद्ध्यादिभ्यो विविक्तमात्मानं निश्चिख विगतलापो भवतु, माभूदनुमाहकः परमेश्वर इतिचेन्मैवंवोचः । विविक्तमात्मानं स्वयमेव निश्चेतुं जीवस्य अनीशत्वात् ।
यथा तिमिरोपहतदृष्टिः पदे पदे अनुभूयमानं प्रस्खलनादिह्मेशं न स्वयमुन्मूलयितुमीष्टे
किन्तुभिषग्वरस्य तिमिररोगप्रणाशनपटोः अनुप्रहृणैव सञ्जातविमलदृष्टिः मुक्तक्रेशोभवति
तथा जीवोऽपि ईश्वरानुप्रहेणैव निरस्ताज्ञानतिमिरो भूत्वा बुद्ध्यादिभ्यो विलक्षणं विविक्तमामानमगत्य कैवल्यामृतसागरमवगाह्य समस्तपरितापान्मुच्यतं इति शिवम् । इति
यागमतदर्शनम् ।

जैप्रिनिप्रतिपादितं यीमांस्सम्बत्य — धर्मो नाम प्रयोजनमुद्दिस्य विधीयमानोऽ र्थः । यथा स्वर्गकामो यजेत इत्यादिवाक्ये स्वर्गमुद्दिस्य विधीयमानो यागादिः । स च अस्मिन्शास्त्रे द्वादशिभरध्यायैर्न्युत्पादते । सत्र वेदानां स्वत एव प्रामाण्यम् । नतु परतः तेषामपौरुषेयत्वात् । स च वेदो विष्यर्थवादमन्त्रनामधेयभेदेन चतुर्विधः । अविधितार्थका-पक्तवं प्रामाण्यम् ।

तत्र 'शाब्दभावना विधिः' इति भद्याः । 'नियोगो विधिः' इति प्राभाकराः । द्वयी-रपि अप्राप्तार्थविषय रूप्रवर्तनावबोधकत्वं विधी सम्मतमेव । यतः खर्गकामो यजेतेत्यादि विधिवाक्यं यागादिकरणकस्वर्गीदिफलकभावनायां स्वर्गीदिहेत्यागादिनोचरनियोगे वा पुरुष प्रवर्तयदेव अवबोधयति । एवंच भावनामाचिनः ' यजेत ' ' जुहयात् ' इत्यादि-प्रयोगः विधिवाक्यपरिचायकः । तत्र आख्यातलिङ्खेतिधर्मद्रयाविष्ठिशेन धातत्तरप्रत्ययेन आर्थो शाब्दी चेति भावनाद्वयमभिधीवते । एवं च यजेतेत्यत्राख्यातस्य भावयेदित्यर्थी भवति । ततश्च किं भावयेत्, केन भावयेत्, कशं भावयेत् इति भाव्यस्य, करणस्य, इतिकर्तव्यतायाश्च आकाङ्क्षायां स्वर्गे भावयेत्, यागेन भावयेत्, अध्यन्वाधानप्रयाजावधातादिाभिरुपकारं सम्पायं भावयेत्, इत्येवं भाव्यकरणेतिकर्तव्य-तासमर्पणेन आकांक्षापूरणात् प्रकरणाम्नातः सकलः शब्दसन्दर्भो भावनावान्निन आख्यात-स्यैव प्रपन्नः । सेयं साध्यसाधनेतिकर्तव्यतारूपांशत्रयवती भावना आर्थांस्युच्यते । श.ब्दीभावना लिङ् प्रत्ययेनोपस्थाप्यते । यतो लिङ्लोट्तव्यादिश्रवणोत्तरम् 'अयं माम-नेन शब्देन अस्मिन्नर्थे प्रवर्तयतीति, अत्प्रवर्तनाविषयकाभिप्रायवानयभिति वियमेन प्रतीयते । सच अभिप्रायिवशेषो लोके प्रयोक्तपुरुषनिष्ठः, वेदे त पुरुषाभावाच्छ्व-निष्ठ एव सः।

ननु स्वर्गकार्मो यजेतेत्यादिभिर्वाक्यैः स्वर्गादिफलसाधनत्वेन यागादिर्ययापि विधीयते तथापि कियाकलप्पात्मकत्य तस्य क्षणिकत्वन कालान्तरमाविस्वर्गादिफलसाधनत्वं कर्ये घटताम्, निह दग्धेन क्षण्डेन घटोत्पादना सम्भवति इतिचेत्सस्यम् । यागादेः क्षणिकत्वाः यावत्फलोत्पत्तिमवस्थानासम्भव इति । परन्तु यागादिजनिता काचिदपूर्वशक्तिरक्षतेव अवतिष्ठेत तज्ञारा यागादेः स्वर्गादिफलसाधनत्वगुपपयते ।

नच शक्तिरूपस्यापूर्वस्य कल्पनायाम् अव्यवहितस्य तस्यैव खर्गविकलसाधनलापस्या यागादेः साधनलबोधक श्रुतिवाक्यानि विश्वद्वथरितित वाच्यम्। बन्हिना घृतं विलापयतीत्यादौ काष्ठव्यवहितस्यापि वन्देः साधनत्वस्य सम्प्रतिपन्नत्वात् । क्रियान्नारजन्यमीष्ण्यं प्रशान्ते-ष्वंगारेषु यथा घृते वर्तते तथा कालान्तरभाविस्वर्गादिकलजनतक्षमं यागादिाभेः आहि-तमपूर्वे विनष्टेत्रपे यागादौ तत्कर्तरि आत्मिन सम्यगनुवर्तत एवातो न काप्यनुपपत्तिः ।

नन्त्रेवं तर्हि अपूर्वस्यैव धर्मात्वं स्यान्नयागादेरितिचेत्सत्यमपूर्वस्यैव धर्मत्वम् । तथा-प्यायुर्वे वृतमित्यादौ आयुःकारणस्य वृतस्य यथा आयुःपदेन व्यवहारस्तयैव धर्मकारण-स्यापि यागादेः धर्मपदेन व्यवहारो युक्त एव । किन्न धर्मस्यादष्टपदवाच्यत्वं सर्वेतन्त्र-प्रसिद्धमपि अपूर्वस्यैव मुख्यधर्मत्वे सङ्गच्छते । नत्वन्यथा । यागदानादेः प्रत्यक्षत्वाद-दृष्टपदशक्यत्वासम्भवात् ।

सोऽयं विधिश्वतुर्विधः । उत्पत्तिविनियोगाधिकारप्रसोगभेदात् । तत्र कमैस्वरूपमात्र-बोधको विधिक्त्यत्तिविधिः । यथा 'अप्तिहोत्रं जुहोति 'इति, अङ्गसम्बन्धको विधिः विनियोगविधिः यथा ' त्रीहिनिर्यजेत ' फलस्वाम्यवबोधको विधिरप्रिकारविधिः यथा 'द्रीपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामा यजेत', उक्तविधित्रयसम्मेलनरूपो विधिः प्रयोगविधिः ।

प्रशास्त्रिनिन्दान्यतरलक्षणया विधिशेषभूतं वाक्यमर्थवादः स च त्रिविधः गुणवादोऽनु वादो भूनार्थवादश्चेति भेदात । तत्र प्रमाणान्तरिकद्धार्थवोषकं वाक्यं गुणवादः यथा 'आदित्यो यूप ' इत्यादिः । अत्र हि प्रत्यक्षविरुद्धं यूपादावादित्यत्वादि । तस्मादादित्या-दिवद्यागनिवीहकृत्वरूपो गुणः आदित्यादिशिक्षेत्रेष्ठि । प्रमाणान्तरासिद्धार्थवोषकोऽनु-वादः । यथा 'वायुर्वेक्षेपिष्ठो देवता ', । अत्र क्षिप्रग्ममो वायुरित्यर्थो लोकानुमवसिद्धः । अतोऽस्य अनुवादत्वम् । अविरुद्धाप्राप्तार्थवोषको भूतार्थवादः यथा 'इन्द्रे। इत्राय वज्रमु-द्वयच्छत् । अत्र भारतरामायणादाविव वृत्तान्तः कश्चिद्वविरुद्धः प्रमाणान्तरेण अप्रप्तश्च प्रतीयते नत्वनुष्ठयं किष्वित् । तत्रश्चायं भूतार्थवादः । एतेषु गुणवादानुवादयोवीधित-विषयत्वाज्वातक्षापकृत्वाच स्वार्थे प्रामाण्याभावः । भूतार्थवादस्य तु स्वार्थे प्रामाण्यं न वार्यितुं शक्यते ।

अथ मन्त्राः-अनुष्ठानकारकद्वव्यदेवतादिप्रकाशकाः ऋग्यजुःसामभेदाभिविधाः । तेषां च प्रयोग उचारणं प्रयोगसमवेतार्थस्मरणार्थम् । नत्वदृष्टार्थम् । दृष्टे सम्भवति सिति अदृष्टस्य कर्त्ययितुमशक्यत्वात् । इति पूर्वभीमांसामतदिग्दर्शनम् ।

इह खलु परमकार्यणको मुनिः बाद्रायणः कमैकाण्डोदितयह्नदानतपः साध्याया-दिकमेभिनिंगुद्धाशयानां शमदमादिमतां नित्यानित्यवस्तुनिनेकेन इहामुत्रफलभोगनिरा-गिणां मुमुक्षूणां मोक्षोपायमुपदिदिश्चः ' अथातो धमैजिह्नासा ' इत्यादिभिक्षेद्वासूत्रैरिसल-वेदान्तश्रुतिवाक्यानि संप्रथयामास । सोऽयं सूत्रप्रनथश्चतुभिरध्यायैर्विततो वेदान्तशाख-मिति ब्रह्ममीमांसेति वा न्यपदिस्यते ।

नजु सन्दिग्धं हि वस्तु विचारस्य विषयो भवेत् । महा तु न सन्दिग्धम् । वृहत्त्वाइंहणत्वाद्वा आरमेव महोति गीयते । स चायमात्मा सर्वेषां प्राणिनाम् ' अहमस्म ' इस्यहं
प्रस्येन असन्दिग्धापरोक्षानुभवसिद्ध एवेति विफलोऽयमुपकम इतिचेदत्रोच्यते । ययइंप्रस्येन अनुभूयमानमात्मवस्तु नियताकारं स्यात् तदा असन्दिग्धं स्यात् । न चैतदित् ।
तथा हि । स्थूलोऽहंकृशोऽइमिस्सइंप्रस्यवो देहाकारेणात्मानं गृण्हाति स्थूल्ट्रवादेर्देहधर्मत्वात् ।
तथा बिधरोऽहमन्धोऽइमिस्सइंप्रस्यव इन्द्रियाकारेणात्मानं गृण्हाति स्थूल्ट्रवादेर्देहधर्मत्वात् ।
तथा बिधरोऽहमन्धोऽइमिस्सइंप्रस्य इन्द्रियाकारेणात्मानं गृण्हाति क्षिरत्वादेरिन्द्रियधर्मत्वात् । तस्मादिनयताकारस्यैवात्मवस्तुनोऽइंप्रस्ययेनावगतत्वात्सन्दिग्धता सुरुयेव । किश्व
' एको देवः सर्वभूतेषु गृढः सर्वन्यापी सर्वभूतान्तरात्मा । कर्माध्यक्षः सर्वभृताधिवासः
साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च ' इति 'अयमात्मा मह्म' इति चैवमाद्याः श्रुतयः समस्तोपाधि
ग्रूत्यमद्वितीयं महा वस्तु आत्मत्वेन उपदिश्चान्ति । अहंप्रस्यस्तु प्रादेशिकम् अनेकविधदुःसशोकादिप्रपत्नोपप्छतम् आत्मानं प्रस्यापयति । तथाचात्मवस्तु सन्दिग्धमेवितिमवत्येव विचारस्य विषय इति । तत्रापौरुषेयतया निरस्तसमस्तदोषाशङ्केन स्वतःसिद्धप्रमाणभावेन श्रुतिवचनेन विरुद्धस्वादप्रामाण्यम् ' मनुष्योऽहम् ' इत्यादिरूपस्य अहं
प्रस्यस्थस्यस्तीयते । एवं च देहादितादारम्याध्यासेन स्थूलोऽइमित्यादिरूपोऽइंप्रस्यो
आन्तिविलसितः सोपप्रवमास्मानमवस्थितमवगमयतीति विभावनीयम् ।

अथ विचारणीयस्य ब्रह्मणे जगत्कारणत्वरूपं स्रक्षणं श्रुतिरावेदयति 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यदप्रयन्त्यिभसंविशन्तीति, तिद्विजिङ्गासस्त, तद्वह्मोति 'इति । तत्र ब्रह्मणो जगत्कारणत्वं न परमाण्नामिव आरम्भकत्वम् न वा प्रकृतेरिव परिणामित्वरूपम् । किन्तु मायया न्योमादिरूपेण विवर्तमानत्वरुक्षणम् । तथाचेन्द्रजारुस्येव जगतो मायिकत्वेन तात्त्विकसत्ताश्चन्यत्वाश्चेयं श्रुतिजेगद्वह्मणोर्वास्त-विकं कार्यकारणभावमभिधत्ते । किन्त्वीपचारिकमेव । अत एव श्वेताश्वतरोपनिषदि 'अस्मान्मायी मुजत विश्वमेतत् । तस्मिश्चान्यो मायया सिकद्वं इति 'न तस्य

कार्यं कारणं च विवाते । न तत्समश्वाभ्यधिकथ दृश्यते । परास्य शक्तिर्विविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानवलकियाच । ' इति समाम्रातं सङ्ग्छते ।

अथ सकलस्य विश्वस्य मायाविलसितलाविशेषे कथं जीवेश्वरविभाग इतिचेच्छ्रयताम्। एकाऽपि गुणत्रयवतीच्छाशक्ती रजस्तमोऽनिभृतशुद्धसभ्वगुणप्रधाना रजस्तमोऽभिभूतमलिनसत्वप्रधाना च सती अविदेति अभिधीयते । ततश्च मायोपाधिकं चैतन्यमीश्वर इति, अविद्योपाधिकं तु चैतन्यं जीव इति व्यपदिश्यते । विशुद्धेरेकविघत्वा-च्छुद्धसत्त्वप्रधानमायाया एक्ट्रवेन मायाविन ईश्वरस्याप्येक्ट्रवम् । मालिन्यस्य तारतम्येन मिलनसत्त्वप्रधानाया अविद्याया नानात्वात्, तदुपाधिकजीवस्यापि देवमनुष्यतिर्यगा-दिप्रभेदेन नानात्वम् । तत्रेश्वरः सर्वद्गः खतन्त्रः सर्वस्य नियन्तास्ति । तदुपाधेमीयायाः शुद्धसत्त्वप्रधानलात् । जीवस्तु न तथा । मलिनसत्त्वप्रधानया अविद्ययोपहितत्वात् । एवं च कौन्तेयस्यैव राधेयस्ववदविकृतस्यैव आत्मनः खाविशया जीवभावः । तथा च व्याधकुलसंवर्धितराजकुमारदृष्टान्तेन जीवः खाविषया संसरति खविषया व मुच्यते ' इति बृहदारण्यकमाध्ये निर्णीतमाचार्येः । अविकृतस्येव चात्मनो मायाकल्पितैरेव सर्वनिय-न्तृत्वादिधर्मविशेषेरीश्वरभाव इति तत्त्वम् । ततश्च सदसद्भ्यामनिवैचनीयं ज्ञानविरोधि-भावरूपं मूलप्रकृतिरिति मायेति, अविद्यति, मिध्याज्ञानमित्यादिशस्दैरभिलप्यते । तदेव च मूलाक्कानं सकलद्वेतप्रपञ्चस्य मूलं जीवेश्वरभेदेऽपि कारणं भवति । तचाज्ञानं गुरूपसत्त्या 'तत्त्वमसि ' इत्यादि महावाक्यविचारेण च निरस्य अखण्डमद्ममात्रं स्फुरति । इति शाह्ररापरपर्यायस्य अद्वैतवेदान्तस्य दिग्दर्शनम् ।

भव रामानुजाचार्यस्य मतमुच्यते । अत्र मते चित्, अचित् ईश्वरभेदेन भोक्तुभो-खिनयामकभेदेन वा व्यवस्थितास्त्रयः पदार्थाः सन्ति । तदुक्तम्

## 'ईश्वरश्चिद्विचेति पदार्थत्रितयं हरिः॥ ईश्वरश्चित इत्युक्ता जीवा दृश्यमचित्युनः॥'

तत्र विच्छन्दवाच्या जीवात्मानः परमात्मनः सद्धाशाद्वित्रा नित्या अणु-परिमाणाश्च । तथा च श्रुतयः 'द्वा सुपणी सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते ' इति । 'न जायते मियते वा विपश्चित् ' इति । 'बालाप्रशतमागस्य शतधा कल्पितस्य च । भागो जीव इति प्रोक्तः स चानन्त्याय कल्पते ' इति । 'अराप्रमात्रः पुरुषोऽणुरात्मा नेतसा वेदितव्य ' इति च । अचिच्छन्दवाच्यं दृश्यं जढं जगिविधम् । भोग्यभोगोपकरण-मोगायतनभेदात् । तस्य जगतः कर्तोपादानं चेश्वरः पुरुषोत्तमो वासुदेवादिपदवेदनीयः । स च परमकाद्याणको भक्तवस्ततः स्वोपासकानुगुणतत्तत्मलप्रदानाय स्वलीलावशाद्वी-विभवव्युद्दसूष्मान्तर्यामिमेदेन पश्चधाऽत्रतिष्ठते । तत्र पूर्वपूर्वभूर्युपासनया पुरुषार्थप्रति-

यिश्यदुरितनिचयक्षये सति उत्तरोत्तरमृत्युपासनायामिकारः सम्पर्धते । त्रेकापासनमि गमनादिभेदेन पश्चविधम् । उपासनाकमसमुनितेन विकानन दृष्ट्दर्शने नष्टे भगवद्भक्तस्य भक्तवत्सलः परमकार्शिकः पुरुषोत्तमः खयाथात्म्यानुगुणं खपदं प्रयच्छति । तदेतत्सर्वे मनसि निधाय ब्रह्मसूत्रवृत्ति भगवद्वोधायनाचार्यकृतां विस्तीर्णामालक्ष्य महोपनिषन्मतावल-म्बनेन ब्रह्मसूत्रभाष्यं रामानुजोऽकार्षात् । तत्र 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा दित सूत्रव्याख्यां-नशेष उपसंहतम् । तद्यथा तस्मात्तापत्रयातुरैरसृतत्वाय पुरुषोत्तमादिपदवेदनीयं ब्रह्म जिज्ञासितव्यमित्युक्तं भवति । अत्र प्रधानत्वादिष्यमाणं ज्ञानभिह् विधेयम् । तच ध्यानो-पासनादिशब्दवाच्यं वेदनमेव । न तु वाक्यजन्यमापातज्ञानम् । पदसन्दर्भश्राविणो व्युत्प-. श्रस्यविधानमन्तरेणापि प्राप्तत्वात् । तथा च श्रुतिः । 'नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मधया न बहुना श्रतेन । यमेवैष बृणुते तेन लभ्यतस्यैष आत्मा बृणुते तन् स्वाम् ' इति । स्मृतिरिप 'तेषां सतत्युक्तानां भजतां प्रीतिपूर्वकम् ॥ ददामि बुद्धियोगं तं येन मामु-प्रयान्ति तें 'इति । 'भक्त्यालभ्यस्वनन्यया 'इति च । मक्तिस्तु निरतिशयानन्दिप्रया-नन्यप्रयोजनकसकलेतरवैतृष्ण्यवाञ्ज्ञानविशेष एव । तत्सिद्धिश्च विवेकादिभ्यो भवति । विवेकोनाम अदृष्टादमात्सत्त्वशुद्धिः । अत्र निर्वचनम् । आहारशुद्धेः सत्त्वशुद्धिः सत्त्व-शुद्ध्या विमुक्तिरिति । एतन्मूलक एव रामानुजमतानुसारिभिः पक्षे पच्यमाने वार्ने दृष्टिदोषोऽभ्युपेयत इति रामानुजमतदिग्दर्शनम् ।

कथ मध्वाचार्यमतदर्शनम् । तन्मते जीवाणुत्वदासत्ववेदापौरुषेयत्वपश्चरात्रोपजी व्यत्वप्रपश्चभेदसत्यत्वादि यद्यपि रामानुजमततुत्यमेव तथापि रामनुजकत्विपतस्तत्त्व-विभागो न युक्तः परस्परविरुद्धत्वादिति स्थापयित्वा स्वतन्त्रास्वतन्त्रभेदेन तद्वैविध्यं व्यव-स्थापितम् ।

बहुआचार्यमतं प्रदर्शते । अत्र मते जीवानामणुतं सेवकतं च प्रपंचभेदसत्यत्विम-त्यादयः सिद्धान्ताः प्रायेण मध्वमततुःया एव । परन्तेतावान्विशेषः । वैकुण्ठाधीश्वरो विक्णुर्मुसुक्षुभिः सेव्य इति माध्वाः सिङ्गरन्ते । योलोकाधीश्वरः पुरुषोत्तमः श्रीकृष्ण एव सेव्य इति तु बह्नभीयाः ।

विश्वविद्यालये नियमितपुस्तकेषु प्रकृतपुस्तकस्य समावेद्यो वर्तते । परं तस्य याया-तथ्येनावगमाय नीलकण्ट्यादिगहनतराणां द्येकानां परिकलने च यावान्काल आवद्यक-स्तावतोऽलाभान्न प्रभवन्ति पिगठिषवस्तद्वगमाय । अतस्तेषां सौकर्येण पदपदार्थाक-बोधाय अयं लघुतरः प्रयस्नः । समासप्रचुराणां वाक्यानां दुरवगाह्यतापनोदनाय विग्रह-प्रदर्शनेन अनुस्थलमुदाहरणादिप्रदर्शनेन च यावच्छक्यं प्रयतितं वर्तते । एतृष्टिपन्या -माभारत्वेन नीर्लकपेठी, भारकंरोदया, सिद्धोन्तचन्द्रोदया एताधीकाः विरलस्थलेषु च प्रकारतपादभाष्यं च ग्रहीतं वर्तते । तत्तव्रन्थनाम च अनुस्थलं च प्रदर्शितं वर्तते ।

एतद्रन्थस्य प्रणेता अर्ज्जभद्रः । अयं राघवसोमयाजिकुलोद्भवस्य महोपाध्यायस्य पुत्र इत्यनुमीयते । एतत्प्रणीताष्टाध्यायीवृत्तेर्मिताक्षरांख्यटीकायाः पुष्पिकायां तथोक्तलात्। तद्भिन्नान्नम्भद्यन्तरस्यानुपलब्धेश्व । मिताक्षराप्रस्ताविकार्या भट्टनाथस्वामिविद्यारत्नम-हाशयैरेतद्विषयक उपलब्धेतिहास इन्धं निर्दिष्टोऽस्ति । 'अन्नेभट्ट इति राघचसोमयाजि-क्लोद्धवः. महोपांच्यायाद्वैतविद्याचार्यबिरुदाभ्यामलंकृतस्य श्रीतिरुमलार्यस्य पुत्रश्चेति स्वयमेव प्रतिपादितवान् । अयं प्रन्थकारः कृष्णातीरदेशस्य इति किंवदन्ती । अन्नंभद्वेति प्रासिद्धाभिजननामानः ऋग्वेदिनः प्रकृते केशवपुर (केशवर) प्रामे निवसन्ति । तेचपाश्रात्य (कोर्चवीडु) देशाहेव भागता इति तत्रत्याः क्यवन्ति । परन्तुः राघवसोमयाजिङ्कलोद्भवाः नाद्याविष मया श्रताः तस्मादेवमनुमीयते । अत्रंभद्यत्ये राषवसोमया-जिनस्तत्पूर्वजस्य अतिप्रसिद्धत्वात्तनान्नैववंशो व्यवन्हियते । जाते च सकलजगद्विख्यातप-**ण्डि**तीप्रकर्षे तत्रभवत्यन्नंभट्टे स एव वंशस्य नामास्पदं समजनीति । 'काशीगमनमात्रेण-नामंभद्ययते द्विजः ॥ अपि गङ्गाजलज्ञानात\*\*\*\*कशायते ॥ ' इति सर्वेरेव भारत-वर्षीयैरनुगीबमानो न केवलं खकीयस्य वंशस्य किन्तु भारतवर्षस्यैव खनाम्ना व्यवहारं सम्पादयेचेदपि नाद्भुतं स्यात् । यावदृढतरं प्रमाणान्तरं नोपलभेमहि तावदुक्तदिशा त्रैलिङ्गदेशीय ऋग्वेदीचात्रंभष्ट इति निर्श्वेतुं शक्यते । आलोकसिद्धाञ्जने 'अत्रास्मदप्रज-चरणा ' इति कविदृश्नेन अन्नंभट्टस्य भ्रातापि कश्चिद्विद्वानासीदित्यवगम्यते ।'

' १ तर्कभाषातत्त्वबोधिन्याष्टीका, २ तर्कसङ्ग्रहः, ३ तर्कसङ्ग्रहदीपिका, ४ व्याक-रबमिताक्षरा, ५ भाष्यप्रदीपोद्योतम्, ६ चिन्तामण्यालोकसिद्धाञ्जनम्, ७ राणको-बीवनी चेति प्रन्या एतत्कृता मया अंशतः पूर्णाश्वावलोकिताः । अत्रंभद्देन जैमिनी-योपिर ब्रह्मसूत्रोपिर च लघ्वी वृक्तिरिप विरचिते।ति केचिद्धदन्ति । यद्यपि तर्कसङ्ग्रहदीपि-क्योरयं राघवसोमयाजिङ्गलजत्वेन तिक्मलाचार्यवर्थसृतुत्वेन च नोक्षिखितः, तथापि मङ्गलश्लोकसाम्येन अन्नंभद्यन्तरानुपलम्भेन च स एवायमिति निश्चीयते । अयं च प्रक्रियाकौमुदीकारात्रवीनः सिद्धान्तकौमुदीकारात्राचीनश्चेति निश्चेतुं शक्यते '।

सिद्धान्तकौमुदीकारभद्येजीदीक्षितकालश्च सं • १६७६-१७१६ इति निर्णीतोऽस्ति ।

पुरातनशासाणां प्रतिपादनसाकृताचना विश्वाय क्षात्राणां मनसि तिषवेशनप्रसमास्युल-ससंस्कृतेन स एव विषयः प्रतिपादितस्वेत्योऽन्वेतृणां मनसि समीनीनतया निरूढः स्यादित्याशयेन ममेयं प्रवृत्तिः । अत्र मचा चित्कमिप प्रथितं तत्केवळं यावच्छक्यं सौलभ्यसम्पादनायेन प्रथितं वर्तते । न तु तत्र कथमि पाण्डित्यप्रकर्षयोतकं दुरूढ्-शन्दजटिलं वाग्जालं प्रसारितमितः । तादृत्यः केवलं पण्डितोपकारिण्यः सन्त्येव नीलकण्यादवः । अनेन किश्चिदपि साह्ययं व्युत्पत्सुभिर्लन्थमिति श्रोण्यामि चेद्र-विष्यत्ययं मे प्रथमः प्रयक्तः फलेप्रिडः । इति साहरं निवेदयित—

मोहमय्याम् मार्गशीर्षे कृष्ण १० म्यां सोमे श्री शके १८२९ प्रवहाय्ये ।

भवतां वर्शवदः अद्दशङ्करात्मजभवानीशङ्करशस्मा ।

#### श्रीः

## विषयानुऋमः

| नामनिर्देशः · · ·                | विश्वादः   | नामनिर्देशः प्र                           | ष्ट्राङ्कः |
|----------------------------------|------------|-------------------------------------------|------------|
| अजहह्रक्षण                       | . 63       | <b>अर्था</b> पत्तेः प्रमाणान्तरत्वखण्डनम् | ĘĘ         |
| अतिव्याप्तिलक्षणम्               | • •        | अलोकिकः सन्निकर्षः                        | 46         |
| अत्यंताभाषलक्षणम्                | 96         | अवयवस्वरूपम्                              | *5         |
| अधर्मलक्षणम्                     | <b>V</b> • | तेषां द्वित्वनिरूपणम्                     | 4.         |
| ( तस्य भद्दछापदेश्यत्वं          |            | ,, त्रित्व ,,                             | 4.         |
| वासनाजन्यत्वत्र )                | 41         | तेषां पश्चत्वप्रतिपादनम्                  | *5         |
| अनुपलब्धेः प्रमाणान्तरस्वखण्डनम् | 88         | ,, दशस्व ,,                               | 45         |
| अनुपसंहारि (हेत्नाभासः)          | 44         | अवयवाः (प्रशस्तपादप्रतिपादिताः)           | 4.         |
| अनुबन्धचतुष्टयम्                 | ₹          | अव्याप्तिलक्षणम्                          | Ę          |
| अनुभवलक्षणम्                     | ₹ €        | असम्भवलक्षणम्                             | Ę          |
| धनुमानलक्षणम्                    | ४५         | असमवायिकारणलक्षणम्                        | ٧.         |
| अनुमानविभागः                     | ४७         | <b>अ</b> साधारणहेत्वामासलक्षणम्           | 44         |
| अनुमितिलक्षणम्                   | 84         | आकाशलक्षणम्                               | २०         |
| अन्यथासिद्धिनिरूपणम्             | 15         | आकाशस्य नित्यत्वप्रतिपादनम्               | २०         |
| अन्योन्याभावलक्षणम्              | 96         | आकांक्षालक्षणम्                           | ÉA         |
| अन्वयव्यभिचारनिरूपणम्            | २          | आकुश्चनम्                                 | ७२         |
| अपक्षेपणम्                       | ७२         | आत्मनः परत्वविवेचनम्                      | २२         |
| अपां लक्षणम्                     | 18         | आत्मनो लक्षणम्                            | २१         |
| अभावविभागः                       | 11         | भाप्तलक्षणम्                              | <b>(</b> • |
| अभावस्याधिकरणात्मकत्वसण्डनम्     | 99         | आश्रयासिद्धोदाहरणम्                       | 46         |
| अयथार्यानुभवलक्षणम् •••          | -          | इच्छानिरूपणम्                             | ٠.         |
| '' मीमांसक्मतम् •••              | १७         | इन्द्रियलक्षणम् •••                       | 13         |
| " वाचस्पतिमतम् •••               | 30         | इन्द्रियत्वस्य जातित्वखण्डनम्             | 13         |
| भयथार्थानुभविभागः                |            | l '                                       | ४२         |
| भयथार्था स्मृतिः                 |            | इन्द्रियार्थसिन्नकर्भविभागः               |            |
| अयुतसिद्धलक्षणम्                 | 99         | <sup>।</sup> ईश्वरस्याशरीरित्वप्रतिपादनम् | २२         |

| नामनिर्देशः प्रष्ठाहः                  | नामनिर्देशः प्रष्ठाङ्कः            |
|----------------------------------------|------------------------------------|
| ईश्वरास्तिलप्रतिपादनम् २२              | गुणलक्षणम् ८                       |
| ( तत्र मीमांसकमतम् )                   | गुणविभागः ८                        |
| उत्क्षेपणम् ७९                         | गुणादीनां गुणादिमत्त्वखण्डनम् ७    |
| द्धस्प्रतिवनाशकमः 👯 🙌 १८               | गुरुत्बुळक्षणम्: ु३४               |
| उद्देशलक्षणम्                          |                                    |
| . डपुनयः                               | 7                                  |
| उपुर्विलक्षणम् ५७                      | चार्वाकमृतम् **                    |
| ्र(तचतुर्विधत्वम्) ••• ,,,             | वित्ररूपसाधनम् २८                  |
| डपमानलक्षणम् ६०                        | चेष्टायाः प्रमाणान्तरत्वसण्डनम् ६६ |
| , (तर्षेविध्यम्) ,,                    | ब्रह्मक्ष्मणा ६२                   |
| इपमानस्य राज्यान्त्रभीव-               | जहदजहस्रक्षणा ६२                   |
| ्रिनिरासः ६०                           | जातिघटितं जललक्षणम् १४             |
| करणलक्षणम् ३८                          |                                    |
| कर्मणो ज्ञानद्वारा मोक्षसाधकत्वम् ८२   |                                    |
| कर्मलक्षणम् ८                          |                                    |
| कर्मविभाग ८,७१                         |                                    |
| क्रमेविषयको विशेषः                     | जीवसद्भावे मानम् २३                |
| ( प्रशस्तपाँदप्रतिपादितः तत्र सस्प्र-  | तमसो द्रव्यत्वनिरासः ६             |
| त्ययकर्मविधिः, पाणिमुक्तेषुगमन-        | बमसो दृःयान्तरत्वशङ्गा ५           |
| विधिः, यन्त्रमुक्तंषुगमनविधिः )        | तकः ( अप्रयायायुगवः ) ••• ४ ३      |
| कारणलक्षणम् ३८<br>कारणविभागः ४०        | तकीशन्दार्थः 🎉                     |
|                                        | इवत्वभेदः ः ः ः ः ३४               |
| काललक्षणम् २१                          | द्रवत्वलक्षणम् ::: ३४              |
| कालभेददर्शनम् २१                       | दिशां भेंदः २१                     |
| काले रुक्षणान्तरातिव्याप्तिव्युदासः १२ | विकार सर्वेणाम                     |
| केवलान्वयिलक्षणम् ५१                   |                                    |
| केवलव्यतिरेकि लक्षणम् ५२               | · •                                |
| गन्धलक्षणम् २९                         | 1                                  |
| ( तद्विषध्यम् )                        | दुःस्तिकपणम् ७०                    |
| तस्य पृथिचीमात्रवृत्तित्वसाधनम् २      | द्वेषः १६० हर्ने                   |

| नामनिर्देशः प्रशाहः                      | नामनिर्देशः प्रश्लाहः                  |
|------------------------------------------|----------------------------------------|
| धर्मलक्षणम् ७०                           | प्रत्यक्षज्ञानलक्षणम् ४९               |
| (तस्य अदृष्टापदेश्यत्वं वासनाजनत्वश्च)७० | प्रत्यक्षज्ञानोपसंहारः 😮 ५             |
| निगमनम् ४९                               | प्रत्यक्षलक्षणम् ४१                    |
| निमित्तकारणलक्षणम् ४०                    | प्रध्वंसलक्षणम् ७७                     |
| निर्विकल्पकम् (प्रत्यक्षम्) ४२           | प्रमाकरणविभागः ३८                      |
| पक्षतालक्षणम् ५४,४६                      | प्रमाणादीनां खरूपप्रतिपादनम् ७९        |
| पक्षधर्मतास्वरूपम् ४७                    | प्रयत्नः ७०                            |
| पक्षलक्षणम् ५३                           | प्रशस्तपाददर्शितोत्पत्तिविनाशकमः १८    |
| पदस्य चातुर्विध्यम् ६३                   | प्रसारणम् , ५२                         |
| पदार्थज्ञानप्रयोजनम् ८२                  | प्रागभावलक्षणम् ७७                     |
| परत्वापरत्वलक्षणम् ३२                    | प्राणलक्षणम् ( तत्पञ्चविधत्वम् ). १७   |
| परमाणुसद्भावे प्रमाणम् १९                | प्रामाण्यवादः ४६६                      |
| परमाणूनामीश्वरत्ववादिमतम् २२             | बाधितलक्षणम् तस्य कालाखयाप-            |
| परामर्शलक्षणम् ४६                        | दिष्टतन्यपदेश प्रयोजनम्ब ५९            |
| परामर्शोदाहरणम् ४६                       | बाललक्षणम् ३                           |
| परार्थानुमानम् ४९                        | बुद्धिलक्षणम् ३६                       |
| परिमाणमेदः ३२                            | बुद्धयादीनां विशेषगुणत्वप्रतिपादनम् १३ |
| परिमाणलक्षणम् ३२                         | बुद्धयायष्टगुणानामाश्रयदर्शनम् ७१      |
| पाकप्रकिया ३१                            | भावनालक्षणम् ७९                        |
| पातञ्जलमतम् २६                           | भूतत्वस्य जातित्वखण्डनम् ९             |
| पार्थिवविषयभेदाः ••• १३                  | मङ्गलस्य कर्तव्यत्वप्रतिपादनम्         |
| पार्थिवशरीरभेदाः १२                      | तत्रैविध्यं च २                        |
| पाषाणस्य पार्थिवत्वसाघनम् १३             | मङ्गलाचरणम् १                          |
| पृथक्त्वनिरूपणम् ३२                      | मनसोऽणुत्वप्रतिपादनम् २७               |
| पृथक्त्वस्य भेदातिरिक्तत्वसाधनम् ३२      | मनसो लक्षणम् २७                        |
| पृथिवीलक्षणम् ११                         | मनःसद्भावसाधनम् २७                     |
| पृथिच्यां जललक्षणातिव्याप्तिराष्ट्रा     | यथार्थानुभवलक्षणम् 🔐 👭 ३५              |
| तात्रिरासथ १४                            | यथार्थानुभवविभागः ३६                   |
| प्रतिज्ञा ४९                             | यथार्थोस्मृतिः ६९                      |
| प्रसिद्धानद्वैविष्यम् ४२                 | योगाचारमतं तत्खण्डनम रेहे              |

| सम्मिनिर्देशः पृष्ठाङ्गः                | नामानिर्देशः व्यवस्थान                 |
|-----------------------------------------|----------------------------------------|
| बोम्यताळक्षणम् ६४                       | शक्तिप्रहसाधनविबरणम् ६ १               |
| रसलक्षणम् २९                            | राक्तेः पदार्थान्तरत्वखण्डनम् ८०       |
| स्पलक्षणम् २८                           | शब्दः २०० २००                          |
| रूपादिचतुष्वयस्य पाकजत्वप्रतिपादनम् ३ • | शब्दभेदः ( तत्र मतभेदः ) 🔐 🔫           |
| सक्षणलक्षणम् ७                          | शब्दलक्षणम् ६०                         |
| <b>उक्षणानिरूपणम्</b> ६३                | शब्दस्य गुणत्वप्रातिपादनम्             |
| लक्षणाबीजम् 🔐 🔐 🚧 🤄 ६२                  | शब्दाश्रयस्वेन आकाशसाधनम् १०           |
| लिङ्गविभागः ५१                          | शरीरत्वस्य जातित्व <b>खण्डनम् १</b> ३  |
| वाक्यभेददर्शनम् ५५                      | शरीरलक्षणम् 1                          |
| वाक्यलक्षणम् ६०                         | शून्यवादिनां मतं, तत्खण्डमच २३         |
| वायुलक्षणम् १६                          | श्रोत्रोन्द्रयस्याकाशास्त्रसाध्रमम् २० |
| वागुसद्भावे मानम् ( तत्र श्राचीनम-      | श्रोत्रेन्द्रियसाधनम् २९               |
| तनिर्देशः) १७                           | षोडशपदार्थानां सप्तस्तन्तर्भावप्र-     |
| वासनालक्षणम् ७९                         | तिपादनम् ७९                            |
| विधिनिस्पणम् ८१                         | सङ्ख्यायाः अप्रक्षाजन्यताप्रतिपा-      |
| विपक्षलक्षणम् ५३                        | दनम् ,., ३० ३९                         |
| विपर्ययस्रक्षणम् ६९                     | स <b>र्</b> ख्यालक्षणम् ३१             |
| विभागनिरूपणम् ३३                        | सत्प्रतिपक्षलक्षणम् ५६                 |
| विभागभेदः ३३                            | सिन्निधिलक्षणम् ६३                     |
| विरुद्धलक्षणम् ५५                       | सिन्निधिलक्षणम् ६३<br>सपक्षः ५३        |
| विशेषगुणलक्षणम् ७२                      | संभवैतिहायोः प्रमाणान्तरत्वसम्बनम् ६६  |
| विशेषणविशेष्यभावसंनिकर्षः ४४            | समवायसद्भावे प्रमाणम् (.तत्र मीमां-    |
| विशेषस्य सक्षणम् १०,७७                  | सकमतम् ) १०<br>समनायस्वरूपम् १०        |
| वेदान्तमतम् २६                          | समवायस्वरूपम् १०                       |
| व्यक्षनायाः वृत्त्यन्तरत्वनिराकरणम् ६२  | समवायिकारणलक्षणम् ४०                   |
| व्यतिरेकव्यभिचारलक्षणम् २               | संयोगलक्षणम् ३३                        |
| न्यासेर्रुक्षणम् ४७                     | संयोगभेदनिस्मणम् ३                     |
| व्याप्यत्वासिद्धलक्षणम् ५७              | संयोगादिसन्निकर्षास्तदुदाहरणानि च ४२   |
| वैभाषिकमतं, तत्सण्डनञ्च १४              | संशयलक्षणं तत्रेविध्यप्रतिपादनम् ६०    |
|                                         |                                        |
| श्रक्तिः ६०                             | संस्कारविभागः ७९                       |

| नामनिर्देशः              | ठेबाडः     | नामनिर्देश:                        | रुष्ठाङ्क  |
|--------------------------|------------|------------------------------------|------------|
| सांस्यमतं, तत्स्वण्डनम्र | २६         | सुवर्णस्य तैजसत्वसाधनम्            |            |
| साधारणलक्षणम्            | 48         | सृष्टिविषये मीमांसकमतानिर्देश:     | 15         |
| साध्यव्यापकःवलक्षणम्     | 46         | सौत्रांतिकमतं तत्खण्डनम्           | १४         |
| सामान्य लक्षणम्          | \$         | ब्रेहः                             | 3.8        |
| सामान्यविभागः            | ९,७६       | स्पर्शः                            | ₹•         |
| सामान्य गुणविभागः        | 99         | स्मृतिविभागः                       | <b>ξ S</b> |
| सिद्धसाधने पुरातननवीनमः  | <b>1</b> - | स्वरूपासिद्धलक्षणम्                | 40         |
| निद्शेनम्                | 49         | हेतुः                              | *5         |
| सुखन्धाम                 | ٠ ٤٩       | <sup>]</sup> हेलाभा <b>सविभागः</b> | 48         |

# तर्कसंग्रहः।

# दीपिकया दीपिकाप्रकाशेन च सहितः

## विश्वेश्वरं साम्बमूर्ति प्रणिपत्य गिरं गुरुम् ॥ टीकां शिशुहितां कुर्वे तर्कसंग्रहदीपिकाम् ॥ १॥

चिकीर्षितस्य (कर्त्रुमिष्टस्य) प्रन्थस्य निर्विद्यपरिसमास्यर्थे शिष्टाचारानु-मितश्चितिबोधितकर्तन्यताकम् (शिष्टानायाचारेण अनुमिता तर्किता या श्वितिस्तवा बोधिता कर्तव्यता यस्य तत् ) इष्टेदेवतानमस्कार ('आशीर्वादनमस्कारवस्तुनिर्देश' भेदतः॥ मङ्गलं त्रिविधं प्रोक्तं प्रन्थादीनां मुखादिषु' इत्यभियुक्तोक्तित्रिविधमङ्गले नमस्कार—) छक्षणं मङ्गलं शिष्यशिक्षार्थे निबन्नंश्चिकीर्षितं ग्रन्यादी प्रतिजानीते (निर्देशतीस्पर्थः)—

## निधाय हाँदे विश्वेशं विधाय गुरुवन्दनम् ॥ बालानां सुखबोधाय क्रियते तर्कसंग्रहः॥ १॥

ननु मङ्गलस्य समाप्तिसाधनत्वं (समाप्तेः साधनं कारणं समाप्तिसाधनं तस्य भावः तत्त्वं) नास्ति (मङ्गलं समाप्तिं प्रति कारणं नितिभावः)। मङ्गले कृतेऽपि कादम्बर्यादौ (कादम्बरी आदिर्थस्य स कादम्बर्यादिर्धन्यसमूहः। तस्मिन्। कादम्बरी बाणभद्वप्रणीतः सरसो प्रन्थः। तस्मिन्नसमाप्त एव तत्कर्ता वाणभद्वो रसिकजनदैवदु-विल्रासारधलमाप। तदनु तत्तनयेन कथमपि समापितः स प्रन्थः। एतरसुव्यक्तमेव साकल्येन कादम्बरीरसाखादिनाम्) समाप्त्यदर्शनात्। मङ्गलाभावेऽपि किरणा-विल्यादौ (किरणाविलः कथन नास्तिकप्रन्थः। तस्यारम्भे। नात्र किरणावलपदेन भ्रीमदुदयनाचार्यक्वतो वैदेशिषकप्रन्थोऽभिप्रेतः। तदादौमङ्गलदर्शनात्।) समाप्तिः

द्श्रीनात् | अन्वयय्यतिरेकव्यभिचारदर्शनात् (अन्वयः -व्याप्यसत्त्वे व्यापकसत्त्वम् । यथा धूमसत्त्वे विन्हसत्वम् । कार्यसत्त्वे कारणसत्त्वं वा । कार्यसत्त्वे कारणमावोऽन्वयव्यभिचारः । यथा प्रकृते कादम्वयां मङ्गलसत्त्वेऽपि समाप्त्यभावः । व्यापकाभावसत्त्वे व्याप्याभावसत्त्वं व्यतिरेकः । यथा वन्यभावसत्त्वं धूमाभावसत्त्वम् । कारणाभावसत्त्वे कार्यभावसत्त्वं ध्यतिरेकव्यभिचारः। यथा प्रकृते किरणावस्यां मङ्गलभावे समाप्तिसत्त्वम् । इत्यन्वयव्यभिचारव्यतिरेकव्यभिचाराकारः । ) इतिचेत्र । काद्व-व्ययादि विभ्नवाहुल्यात् ( बहुलस्य पुष्कलस्य भावो बाहुल्यं । विभ्नानां बाहुल्यं विभ्नवाहुल्यं तस्मात् ) समाप्त्यभावः । किरणावल्यादौ तु प्रन्थाद्वहिरेव ( प्रन्थाद्वहिरोति जन्मनि वा । अतः कुत्रचिद्वस्यकर्तुनीस्तिकत्वेऽपि न क्षतिः। इति नीस्नकष्ठी) मङ्गलं कृतम् । अतो न व्यभिचारः । ( अयमाशयः -कार्योत्पादकसकलसामग्रीसत्त्वे कार्यसत्त्वस्यान्वयत्वात्सामग्रीन्यूनताप्रयुक्तकार्यानुत्पादे नान्वयव्यभिचारः । कारणाभावे कार्योत्पादासम्भवात् सम्पादकसामम्या द्वागनुपस्थिताविष तदभावकल्पनस्य अन्वाप्यत्वाक्रव्यतिरेकव्यभिचारसम्भवः । )

ननु मङ्गलस्य कर्तव्यत्वे किं प्रमाणमिति चेन्न । शिष्टाचारानुमित ( शिष्टानामाचारेणानुमितायाः ) श्रुतेरेव प्रमाणत्वात् । तथाहि ( अयं प्रयोगः ) मङ्गरुं श्रुतिबोधितकर्तव्यताकम् (श्रुत्या वेदेन बोधिता ज्ञापिता कर्तव्यता यस्य तत्) अविगीतारीष्टाचारविषयत्वात् (न विगीतः, अविगीतः शिष्टाचारः तस्य विषयत्वात् । झानेच्छाकृतिद्वेषाः सविषयकाः । न हि निर्विषयकं क्षानम्, निर्विषयिणी इच्छा, निर्विषयिणी कृतिः, निर्विषयको द्वेषो वा भवति । आचा-रथ कृत्यात्मकः । अतस्तस्य विषयसापेक्ष्यम् । यत्कियते स कृतेर्विषयः । आचारविषयः । शिष्टेमेङ्गलमाचर्यते अतः स शिष्टाचारविषयः) द्शीदिवत् ( दर्शः पक्षान्तेऽनुष्ठेयो यागविशेषः । स इव । अयमाशयः, अलैकिका-विगीतिशिष्टाचारः श्रुतिमूलकः । यथा शिष्टैरनुष्ठीयमानो दर्शादिः । केषांचिदाचाराणां मूळीभूता श्रुतिकपलभ्यते, केषांचिन्नोपलभ्यते । परन्तु नानुपलन्धिमात्रेण सा नासीदेव इति प्रतिपादयितं शक्यते )। भोजनादौ व्यभिचारवारणाय ( भोजनं शिष्टरनुष्ठी-बते । अतस्तस्य शिष्टाचारानेषयत्वम् । तस्य स्त्रीकेन्द्रवाह्मोकव्यवहारसिद्धत्वान श्रुति-मूलकरवम् । अतस्तत्र न व्यभिचारः ) । रात्रिश्राद्धादौ व्यभिचारवारणाय अविगीतेति ("म्लेच्छदेशे तथा रात्री सन्ध्यायां विप्रवर्धिते ॥ न श्राद्धमाचरेद्वि-

द्वात्र नाकारे। कथंनन '' ॥ इति दिवोदासीयादात्रिश्राद्धस्य निषिद्धत्वे अपि कदानिद्धान्त्या शिष्टेरनुष्ठिते तस्यापि श्रुतिमूललं संभवेत्तद्वयुदासाय अविगीतिति । तथान रात्रिश्राद्धस्य विगानान्नाविगीतलम् ) । शिष्टपदं स्पष्टार्थम् (अलेकिकाविगी-तानारस्य शिष्टानारलं प्रसिद्धमेन, कृतः पुनः शिष्टपदमुपादीयते इत्याशङ्कानिरासा-वोक्तिरियम् । कः पुनः शिष्टः । इष्टसाधनत्वांशेऽश्रान्तः ) । " न कुर्यानिष्फलं कर्म" ("न कुर्वीत वृथा नेष्टां न वार्यञ्जलिना पिवेत् ॥ नोत्सङ्गे भक्षयेद्धस्यान्न जातु स्यास्कृत्-इली" ॥ मनुः ) । इति जलताडनादरिपि निषद्धत्वादिति ।

तक्यन्ते प्रतिपाद्यन्ते (प्रमितिविषयीक्रियन्त इतिवा) तर्काः द्रव्यादिससपदार्थास्तेषां सङ्ग्रहः संक्षेपेण स्वरूपकथनं (क्रमेण उद्देशलक्षणपरीक्षा यस्मिन्स
प्रन्यः । नाममात्रेण वस्तुसङ्गीतंनमुद्देशः, यद्या द्रव्यगुणेति । असाधारणधर्मो लक्षणम्—
यथा गन्धवन्तं पृथिव्याः । लक्षितस्य लक्षणं संभवित नवेति विचारः परीक्षा । अत्र
उद्देशस्य पक्षद्यानं फलम् । लक्षणस्य इतरमेदज्ञानम् । परीक्षाया लक्षणदोषपरिहारः । )
कियत इत्यर्थः । कस्मै प्रयोजनायेत्यत आह—मुख्वबोधायेति—सुखेन
अनायासेन बोधः पदार्थज्ञानं तस्मा इत्यर्थः । ननु बहुषु तर्कप्रन्थेषु
सत्सु किमर्थमपूर्वप्रन्थः कियत इत्यत आह-बालानामिति। प्रहणधारणपदुः
(प्रहणं बुद्धचा परिकलनं धारणं मननं तयोः पदः कुशलः) बालः । नतु स्तनन्धयः ।
किं कृत्वा कियत इत्यत आह-निधायेति-विश्वेशं जगित्रयन्तारं शिवं हृदि
नितरां स्थापयित्वा । सर्वदा तद्धचानपरो मृत्वेत्यर्थः । गुरूणां विद्यागुरूणां वन्दनं नमस्कारं विधाय कृत्वेत्यर्थः ( "विपूर्वे धा करोत्यर्थे अभिपूर्वेन्तु
भाषणे ॥ मेलने चाभिसंपूर्वे निपूर्वः स्थापने मतः " ॥ इति कारिकानुसारेण प्रकृते
निधाय-स्थापयिता, विधाय-कृत्वेत्यर्थप्रहणम् )

( एतावता इव्यादिपदार्था विषयः । पदार्थतत्त्वावधारणं प्रयोजनम् । सम्बन्धध प्रतिपादप्रतिपादकभावः । पदार्थतत्त्वावधारणकामोऽधिकारीत्यनुबन्धचतुष्टयमनुसन्धेयम् )

इति मङ्गलवादः

#### अथोद्देशग्रन्थः ।

पदार्थान्विभ नते-

द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसयवायाभावाः सप्त पदार्थाः ॥ १ ॥ द्रव्येति । पदस्यार्थः पदार्थ इति व्युत्पत्त्यामिधेयस्वं (अभिधातुं व्याख्यातुं योग्यः अभिधेयः । तस्य भावः अभिधेयत्वम् ) पदार्थसामान्यलक्षणं लम्यते । नन्वत्र विभागादेव (पृथङ्निदेशादेव) सप्तत्वे सिद्धे सप्तप्रहणं न्यर्थमिति चेन्न । न्यूनाधिकसंख्याव्यवच्छेदार्थत्वात् ( तुतातमद्दमतानुयायिनः " द्रव्य-गुणकर्मसामान्य " रूपाश्रत्वार एव पदार्था इत्यङ्गीचकुः । प्राभाकरास्तु " द्रव्य-गुणकर्मसामान्यसङ्ख्यासमवायसादृश्यक्यः " इत्यथ्रै पदार्था इत्य-मन्यन्त । एवं यो न्यूनाधिकसंख्यापरिप्रहः, तस्य व्यवच्छेदो निरासस्तस्मै । ननु न्यूनाधिकसंख्यान्युदासाय इत्युक्तं तत्राधिकसंख्याव्यवच्छेरः कथं स्यादित्याशङ्कते । नन्वतिरिक्तः पदार्थः प्रमितो न वा (वर्तते न वा, इत्याशयः)। नाद्यः। प्रामितस्य (प्रमाणेन ज्ञातस्य) निषेधायोगात् ( यथा प्रमाणेन ज्ञातस्य घटस्य व्युदासो दुस्संपादस्तथैव प्रामितस्य पदार्थीन्तरस्यापलापस्याशक्यत्वात् )। नान्त्य: (न प्रमित इति न) प्रतियोगिप्रामितिं विना (प्रकृते यो निषिष्यते तस्य प्रभिति-यथार्थज्ञानं सोऽत्र निषेधप्रतियोगित्वेन विवक्षितः । निषेधानुपपत्तेः (निषेधस्य अनुपपत्तः-अयुक्तत्वात्)। इति चेन्न । पदार्थत्वं द्रव्यादिसप्तान्यतमत्वव्याप्यमितिव्यवच्छेदार्थत्वात् ( यत्र यत्र द्रव्यादिसप्ता-न्यतमत्वं तत्र तत्र पदार्थत्वम् । यथा द्रव्यादिसप्तान्यतमत्वं द्रव्यादिसप्तसु वर्तते तत्र पदार्थत्वं वर्तते इति तयोर्व्याप्यव्यापकभावः । अन्यतमत्वं नाम " एतेषु मध्यत सप्तान्यतमत्वं सप्तभिन्नभिन्नत्वम एकम् " इति प्रतीतिविषयत्वम् ) । नन् ( यथा ब्रह्मविष्णुशिवान्यतमत्वं नाम ब्रह्मविष्णुशिवभिन्नभिन्नत्वम् । तदित्थम्-ब्रह्मविष्णु शिवभिन्नत्वं न परस्परं तेषु वर्तते किंतु इन्द्रादिषु । तन्न ब्रह्मविष्णुशिवान्यतमत्वं नास्ति । । किन्तु तद्भिन्नत्वं वर्तते । तद्भिन्नाभिन्नत्वं ब्रह्मविष्णुशिवेषु वर्तते । तदेव ब्रह्मविष्णुशिवा-न्तर्गतमन्यतमलम् ) एवं च सप्तिभिन्नस्याप्रसिद्धत्वात्सप्तान्यतमत्वं कथामिति चेत्र । द्रव्यादिसप्तान्यतमत्वं द्रव्यादिभेदसप्तकाभाववत्त्वम् ( " द्रव्यं न गुणो न क्रमं न" इत्यादिकं यद्भेदसप्तकं तदभाववत्त्रम्) इति तद्र्यत्वात् । एवमग्रेऽपि

द्रष्टव्यम् । ( शक्त्यादीनां पदार्थान्तरत्वखण्डनं सर्वेषामिस्यादि सप्ततितमसूत्रव्याख्याने द्रष्टव्यम् । )

द्रव्यं विभजते

तत्र द्रव्याणि पृथिव्यप्तेजीवाय्वाकाश्वकास्रदिगात्ममनांसि नवैव ॥२॥
तत्रेति । तत्र द्रव्यादिमध्ये द्रव्याणि नवैवेत्यन्वयः । कानि तानीत्यत

तत्रात । तत्र द्रव्यादिमध्य द्रव्याण नववत्यन्वयः । कानि तानात्यतः आह-पृथिवीत्यादीनि । (तमसो द्रव्यान्तरत्वमाशङ्कते ) ननु तमसो द्रामद्र- व्यस्य विद्यमानत्वात्कथं नवैव द्रव्याणि (गुणवत्त्वं कियावस्वं वा द्रव्यत्वम् । तमसि तदुभयवत्त्वं सम्पादयति )

तमः खलु चलं नीलं परापरविभागवत् ॥ प्रसिद्धद्रव्यवैधर्म्यान्नवभ्यो भेत्तुमहिति ॥ १ ॥

(तम इति । चलं चलनात्मकगमनिकयावत् । नीलं नीलरूपात्मकगुणवत् । परं पराजातिः । अपरमपराजातिः । विभागः प्रसिद्धः । तद्वत् ते सन्ति यस्मिस्तत् । नतु तिर्दे पृथिव्यादिष्वेव अन्तर्भवतु इत्याशङ्कथाह-प्रसिद्धेति-प्रसिद्धानि यानि पृथिव्या-दीनि तेभ्यो वैधर्म्याद्वैलक्षण्यान्नवभ्यो भेतुं भिन्नं भवितुमर्हति । )

नीलं तमश्रलतीत्यबाधितप्रतीतिबलात् ( बाधितप्रतीतेर्न विषयसाधकत्वं यथा वाकवक्यादीनां ग्रुक्तौ रजतत्वज्ञानोत्तरकाले नीलप्रष्ठत्वादिविशेषज्ञानेन बाधावतारात्र रजतत्वनिश्वयः । एवं तमसि विदुषां गगनतलमालिन्यवन्नील्रूपप्रतीतेर्दीपापसार-णोपाधिकिकियाप्रतीतेश्व श्रमविषयत्वेन बाधितत्याद्वाधितप्रतीतेर्न विषयसाधकत्विभया-शयकोऽयमुल्लेखः । इति भास्करोद्या । ) ( तमसो द्रव्यान्तरत्वनाधकं पृथिव्याय-न्तर्गतत्वं वारयति ) तत्र तमसो नाकाशादिपञ्चकेऽन्तर्भावो रूपवत्त्वात् ( तमो नो वायुः, नाकाशः, न कालः, न दिक्, नात्मा, रूपवलात् घटवत् । ) ( एवं विषमव्याप्तं देतुमिभधाय समव्याप्तं तं निर्देशाति ) अतएव ( रूपामावादेव ) न वायौ । सदागतिमत्त्वाभावाच्च । (सदागतीति । तमो नो वायुः सदागतिमत्त्वाभावात् घटवत् । एवमग्रेऽयनुसन्धेयम् ) । नापि तेजसि । मास्वररूपाभावादुष्ठणस्पर्शा-भावाच्च । नापि जले, शीतस्पर्शामावान्नीलरूपाश्रयत्वाच्च । नापि पृथिव्यां यन्धामावात्स्पर्शरहितत्वाच्च । तस्मात्तमो दशमद्वयम् । इति चेत् ।

ं (तमसः पदार्थान्तरत्वं खण्डयति ) न । (तत्र हेतुमाह ) तमी हि न रूपि (रूपवत्) द्रव्यम् । आलोकासहकृतचक्षुमीह्यत्वात् (आल्बेकेन प्रकाशेन असदद्वतमयुक्तं यश्चक्षत्तेन प्राह्मत्वात् ) । आलोकाभाववत् । स्पिचा-ध्रुषप्रमायां (रूपवद्रव्यस्य चक्षुषा यथार्थज्ञाने ) आलोकस्य कारणत्वात् । ( अयमाशयः - रूपिद्रव्यस्य चाक्षुषप्रत्यक्षे प्रकाशसापेक्षं चक्षुः कारणम् । न तथा तमसः प्रस्यक्षे प्रकाशापेक्षा । अतो न तत्पदार्थान्तरम् । यथा तेजोऽभावः तस्मात् ( उक्तप्रतीतेर्गाधितत्वात् ) प्रौढप्रकाशकतेनः सामान्यामावः (प्रौढ प्रकाशकं यत्तेजः, तस्य सामान्याभावः ) तमः ( नतु रूपवत्त्वप्रतीतिर्श्रममूल्य भवतु । क्रियावत्त्वं स्ववाधितमित्याशंक्य तद्वारयति ) तत्र नीछं तमध्यखतीति प्रत्ययो भ्रमः ( दीपापसरणिकययैव भानात् ) अतो नव द्रव्याणीति सिद्धम् । द्रव्यत्व-जातिमत्त्वं गुणवत्त्वं वा द्रव्यसामान्यस्थ्रणम् । (द्रव्यसारिमका याजातिस्तद्व-स्वम् । गुणा रूपादयस्तद्वत्त्वं वा । यस्य लक्षणं क्रियते तत्रक्ष्यम् । लक्ष्ये विद्यमानो यो भर्मः स लक्ष्यतावच्छेदकम् । प्रकृते द्रव्यं लक्ष्यम् द्रव्यत्वं लक्ष्यतावच्छेदकम् । "द्रव्यत्वजा-तिमत्त्वम्'' लक्षणम् । ''द्रव्यत्वजातिमत्'' इत्याकारकान्मतुष्प्रत्ययान्ताद्विहितो भावे ''त्व'' प्रत्ययः ''द्रव्यत्वजातिः'' इति प्रकृतिं गमयति । तथा च लक्षणलक्ष्यतावच्छेदकयोरैक्यमा-**शब्स्य " गुणवत्यम् " इ**ति लक्षणान्तरानुसरणम् )। ( **लक्षण**मित्युक्तं तत्र लक्षणत्वं नाम " दूषणत्रयरहितत्वम् "। तज्ज्ञाने दूषणत्रयज्ञानमावस्यकमतस्तद्वगुरपाद्यति ।) छक्ष्यैकदेशावृत्तित्वमन्याप्तिः । यथा गोः किपछत्वम् (लक्ष्यस्य एकदेशे लक्ष-णस्य असत्त्वम् । प्रकृते लक्ष्या गावः । तदेकदेशः ग्रुक्ता गावः । तत्र कपिलत्वस्य असत्त्वादन्याप्तिः ) । अन्रक्ष्यवृत्तित्वमतिन्याप्तिः यथा गोः शृंगित्वम् (लक्ष्यभिन्न मलक्ष्यं तत्र लक्षणसत्वम् । राङ्गित्वं लक्ष्यभित्रमहिष्यादिषु वर्तते । अतस्तदितिन्याप्तम् )। छक्ष्यमात्रावर्तनमसंभवः यथा गोरेकश्चफवत्त्वम् (किस्मन्निप लक्ष्ये लक्षणासत्वम् । एकशफवत्त्वं न कस्यामि गवि वर्ततेऽतस्तदसम्भवदोषदूषितम् )। एत हूषणत्रयर-हितो धर्मी छक्षणम् । यथा गोः सास्नादिनत्त्वम् । स एवासाधारणधर्म इत्युच्यते । रुक्ष्यतावच्छेदकसमनियतत्वमसाधारणत्वम् । (समनियतत्वं न्या-प्यत्वे सति व्यापकरवम् । सास्नादिमत्त्वं गोत्वस्य व्याप्यं व्यापकं च वर्तते । अतस्तद्वो स्वसमनियतम् । एतदेव तस्यासाधारणत्वम् ).

व्यावर्तकस्यैव छश्चणत्वे व्यावृत्ती, अभिधेयत्वादौ चातिज्याप्तिवारणाय तद्भिन्नत्वं धर्मविद्योषणं देयम् व्यवहारस्यापि छश्चणप्रयोजनत्वे तु न देयम्। ("व्यावर्तकधर्मो छश्चणम्" इति स्वीकारे व्यावृत्तेः, अभिधेयत्वादेः केवलान्वयि-धर्मस्य च व्यावर्तकरवात्तेषामिप छश्चणस्यापत्तिः। तद्वारणाय "केवलान्वयिभिन्नत्वे सति व्यावृत्तिभिन्नत्वे सति" इत्यपि विशेषणीयम् । "व्यावर्तकरवे सति व्यावृत्तिभिन्नत्वे सति व्यवहारसाधनीभृतो धर्मो छश्चणम् " इति स्वीकारे "केवला-व्ययिभिन्नत्वे साति इति न निवशनीयम् । केवलान्वयिधर्माणां व्यावर्तकरवेऽपि व्यवहार-साधनत्वाभावात् )। ( नजु व्यावृत्तिभिन्नत्वे सतीति कृतो निवश्यत इत्याशङ्कायामाह ) व्यावृत्तेरपिव्यवहारसाधनत्वात् । ( तत्रातिव्याप्तिव्युदासायेत्वर्थः )

ननु गुणवत्त्वं न द्रव्यसामान्यलक्षणम् । आधे क्षणे, उत्पन्नविनष्टे द्रव्येचांव्याप्तेः (कार्यकारणभावव्यवस्थार्थे "क्षणमगुणो भाव "इति नियमं स्वीकुर्वन्ति ।
तथा च आद्यक्षणे गुणाभावनन्तरा न द्रव्यगुणयोः कार्यकारणभावः सम्पद्यते । अत
एवाद्यक्षणे घटे गुणाभाववत्त्वम् । प्रथमे क्षणे घटोत्पत्तिः, द्वितीये च गुणोत्पत्तिः ।
ताद्दशघटस्य सत्त्वे बलवत्तरप्रमाणाभावादुत्पन्नविनष्ट इति स्थलान्तरानुसरणम् । तथाच
उत्पन्नविनष्टे घटे गुणोत्पादासंभवात्तत्राव्याप्तिरिखाभिप्रायः ) इति चेन्न । गुणसमानाधिकरणसत्ताभिन्नजातिमत्त्वस्य विविध्नतत्वात् (गुणसमानाधिकरणा-गुणाधिकरणत्रात्तः—गुणाधिकरणं द्वितीयक्षणत्रत्तिर्घटस्तिस्मन्द्वत्तिर्विद्यमाना, या सत्ताभिन्ना जातिईव्यत्वं तद्दविशेषेण प्रथमक्षणवृत्तिघटे, उत्पन्नविनष्टे च घटे वर्तते । अतो नाव्याप्तिः ) ।

नन्वेवमप्येकं रूपं रसात्पृथगितिव्यवहाराद्भूपादावितव्याप्तिः ( रूपं गुणः । नतु द्रव्यं अतस्तदलक्ष्यम् । तस्मिन् एक्स्वपार्थक्याख्यगुणद्वयस्य प्रतीयमानत्वादितव्याप्तिः) इति चेन्न । एकार्थसमवायादेव (एक एव अर्थ एकार्थस्तस्मिन्समवायात् । तथा च यस्मिन्द्रव्ये रूपं वर्तते तस्मिन्नेव ऐक्यं पार्थक्यं च वर्तत इत्यर्थः ) ताद्दराज्यवहारो - पपत्तौ गुणे गुणानङ्गीकारात् ।

। इति द्रव्यविभागः।

## गुणं विमनते-

रूपरसगन्धस्पर्शसङ्ख्यापरिमाणपृथक्तवसंयोगविभागपर-त्वापरत्वगुरुत्वद्भवत्वस्त्रोदशब्दबुद्धिस्रखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्न-धर्माधर्मसंस्काराश्रतुर्विश्वतिर्गुणाः ॥ ३ ॥

रूपेति । द्रव्यकमिमले सित सामान्यवान्गुणः (जातमन्ति इव्यगुणकः माणि । तेषु द्रव्यकमिमले सित जातमन्तं गुणेष्वेव वर्तते । अत्र भेदादिपरिकल्पनाः पेक्षयालाघवादाहः) गुणत्वजातिमान्या । (तथा च गुणत्वजातिमन्तं रूपादिचतुर्विः धातिगुणेषु वर्तते । इति लक्षणसमन्वयः ) ननु लघुत्वमृदुत्वकिनत्वादीनां विद्य-मानत्वात्कथं चतुर्विद्यातिगुणा इति चेन्न । लघुत्वस्य गुरुत्वामावरूपत्वात् । पृदुत्वकिनत्वयोरवयवसंयोगविद्योषरूपत्वात् । (न गुणान्तरत्वमिति मावः)

## इति गुणविभागः

कर्म विभजते-

उत्सेपणापक्षेपणाकुञ्चनपसारणगमनानि पञ्चेव कर्माणि ॥ ४ ॥

उत्सेपणेति—संयोगिभिन्नत्वे सित संयोगासमवायिकारणस्वम् । (केवलं "संयोगिभन्नत्व" मान्नोक्तौ घटादिष्वतिव्याप्तिः, तद्वारणाय "संयोगासमवायिकारणभ् स्वम् " इति । घटो द्रव्यम् । अतःसंयोगात्मकं गुणं प्रति स समवायिकारणम् । नत्व-समवायिकारणम् । इस्तत्वसंयोगे कायत्वसंयोगे भवति । तत्र इस्तत्वसंयोगोऽसमवायिकारणम् । तस्मिन्नतिव्याप्तिवारणाय "संयोगिभन्नत्वे सित्त") । (लाधवादाह) कर्मत्वनातिमद्वा । ननु अमणादेरप्यतिरिक्तस्य कर्मणः सत्त्वात्पञ्चत्वमनुपपन्न-मिति चेन्न । अमणादीनामपि गमनेऽन्तर्भावान्न पञ्चत्वविरोधः ।

इति कर्मविभागः

#### सामान्यं विभनते-

# परमपरं चेति द्विविधं सामाम्यम् ।। ५ ।।

परमिति । ('' जातिर्जातं च सामान्यम्''इति कोशात्सामान्यपदस्य जाति-षरत्वम् )। परमधिकदेशवृत्ति । अपरमञ्चदेशवृत्ति । सामान्यादिचतुष्टये भातिर्नास्ति ।

(तह्नक्षणंतु-नित्यत्वे सति, अनेकसमवितत्वम् । अनेकसमवेतत्वं संयोगाः दौनामध्यसि । अत उक्तं "नित्यत्वे सतिति" । नित्यत्वे सति समवेतत्वं गगनपरिमाणादावध्यस्ति । अतः "अनेकिति" । नित्यत्वे सति समवेतत्वं गगनपरिमाणादावध्यस्ति । अतः "अनेकिति" । नित्यत्वे सति अनेकवृत्तित्वमत्यन्ताभावेऽध्यस्ति,
अतः समवेतत्वोपादानम् । समवेतत्वं समवावेन सम्बन्धेन कृत्तिमत्त्वम् । नतु अनेकसमवेतत्वोपादाने गगनत्वादावव्याप्तिः । इतिचेत्र । गगनत्वस्य जातित्वाभावात् ।
सभाच "व्यक्तरभेदस्तुत्यत्वं सङ्गरोऽधामविध्यतिः ॥ ६पद्यामिरसम्बन्धो जातिवाधकः
सङ्गद्दः" इति द्रव्यकिरणावत्याम् । एकव्यक्तिवृत्तिकत्वादाकाशस्त्रादिकं न जातिः ।
अभेदः-घटस्तकस्त्रस्त्रात्यो मिन्नजातयो न । सिक्तर्यद्भितस्त्रात्वाभावाधिकरणं मनः ।
सम्नत्ताभावसमानाधिकरणयोधमयोरिकत्रं समावेशः । यथा भूतत्वाभावाधिकरणं मनः ।
तस्मिन्मृतत्वम् । मृतैत्वाभावाधिकरणं गगने भूतत्वम् । एवं परस्परात्यंताभावसमानाधिकरणयोधमयोरिकत्रं पृथिव्यादिचतुष्ट्ये सन्वाद्भृतत्वं मृतत्वं न जातिः । अनवस्थाजाती जातिनै स्विक्रियते अनवस्थाभयात् । रूपद्वानिः-निःसामान्यौ विशेषः । तास्मिजातिस्तिकारे रूपद्वानिः । अतौ विशेषत्वं जातिने । असम्बन्धः-प्रतियोगितानुयोगितान्
स्वत्सम्बन्धेन समवायाभावः ।)

### इति सामान्यविभागः ।

#### विशेषं विभनते -

## नित्यद्रव्यहत्तयो विशेषास्त्वनन्ता एवं ॥ ६ ॥

निर्धेति-पृथिन्यादिचतुष्ट्यस्य परमाणवं आकाशाविपञ्चकैच (आकाश-कालविगासमानांसे ) नित्यद्भन्याणि । ( घटावीनां द्वयणुकपर्यम्तानां सत्तव्यव-भेदारपरसर्थ भेदः । परमाणूनौ परस्परं भेदको विशेष एव । स ह स्वत एव न्यावृत्त- स्तेन तत्र विशेषान्तरापेक्षा नास्ति । सि. मु. । घट आदिर्येषां ते घटादयः । सामयवा इत्यर्थः । घटमारभ्य द्वरणुकपर्यतं सावयि । अतोऽवयवानां भेदालेषां परस्परं भेदः । परमाणवो निरवयवाः । अतस्तेषु अवयवभेदादवयिभेदो न संभवति । " जलपरमाणवः पार्थिवपरमाणुभ्यो भिन्ना" इति व्यावर्तने प्रयोजको यो धर्मः स एव विशेष इत्युच्यते) ।

### इति विशेषविभागः।

( समवायं दशर्यति )

#### समवायस्त्वेक एव ॥ ७ ॥

#### समवायस्य भेदो नास्तीत्यत आह-समवाय इति ।

( ननु समवायसद्भावे किं प्रमाणमितिचेदत्र प्राश्चः—" इह कपाले घटसमकाय " इति प्रत्यक्षमेवेति जगदुः । नव्यास्तु—" भूतलं घटसंयुक्तम्" इतिवद् " गगनं घटसंयुक्तम्" इतिवद् " गगनं घटसंयुक्तम्" इति प्रत्यक्षानुदयात्सम्बन्धप्रत्यक्षे यावदाश्रयप्रत्यक्षस्य हेतुत्वेन समवायो न प्रत्यक्षः । तस्यातीन्द्रियसाधारणत्वात् । किन्त्वनुमेयः । तथाहि—ययद्विशिष्ट्यानं तत्तिविधित्प्रकारकं किंचिद्विशेष्ट्यकं किश्वित्संसर्गकं चेति सर्वजनप्रसिद्धम् । " रूपवान्घट " इति विशिष्ट्यानं विशेषणविशेष्योभयसम्बन्धविषयकं विशिष्ट्यानत्वात् । इत्यनुमानेन, " इत्ययोरेष संयोग " इति न्यायेन संयोगादीनां बाधात्समवायसिद्धिः । )

अत्र मीमांसकाः । समवायस्थाने स्वरूपसम्बन्ध एव निवेशित इत्याहुः । तदसत् । रूपाद्यात्मकानन्तस्वरूपसम्बन्धकल्पने गौरवात् ।

( नच समवायस्यैकत्वे '' रूपवान्वायुः'' इति प्रतीत्यापत्तिः । रूपसमवायस्य स्पर्श-समवायस्य चैक्यादिति वाच्यम् । रूपविशिष्टसमवायाधिकरणतायास्तादृशप्रतीतिानियामि-काया वायावसत्त्वात् । इति सिद्धान्तचन्द्रोदयः । )

### । इति समवायविभागः।

### ध्यमार्वं विभजते—

अभावश्रतुर्विधः । प्रागभावः प्रध्वंसाभावोऽत्यन्ताभावोऽ-न्योन्याभावश्रेति ॥ ८ ॥

अभाव इति । ( नन्वस्त्वभावानामधिकरणात्मकत्वं लाघवादिति चेत्र । अन-ग्ताधिकरणात्मकत्वकल्पनापेक्षयातिरिक्तकल्पनाया एव लघायस्त्वात् । एवं चाधाराधेय-भावाऽप्युपपर्यते। "अन्यथा घटाभाववङ्ग्तलमितिवङ्ग्तलं घटाभावः" इति प्रतीत्यापत्तिः। एवं च तत्तच्छन्दरसायभावानां प्रत्यक्षत्वमुपपर्यते । अन्यथा तत्तदिधकरणानां तत्तदि-न्द्रियाप्राह्मत्वात्प्रत्यक्षं न स्यात् । मु. व.। " अयमाश्यः । अभावानामधिकरणात्म-कृत्वस्त्रीकारे गन्धाभावाधिकरणस्य जलस्य घ्राणेन्द्रियाप्राह्मत्वात्तस्याप्रत्यक्षत्वापत्तिः। यो गुणो यदिन्द्रियेण गृह्मते तिमष्टा जातिस्तदभावश्च तदिन्द्रियेण गृह्मते इति नियमा-द्रन्धात्मको गुणो यथा घ्राणप्राह्मस्तथा तदभावोऽपि घ्राणप्राह्मः। अधिकरणात्मकत्वे गन्धाभावस्य जलात्मकत्या तस्य च घ्राणेन्द्रियाप्राह्मत्वादप्रत्यक्षत्वापत्तिः। अतिरि-कृत्वस्त्रीकारे न कोऽपि दोषः।" ज्ञानविशेषकालिवशेषायात्मकत्ववादिमतिनरासोऽप्येव-मेवानुसन्धेयः। " ये अभावानां ज्ञानविशेषकालिवशेषत्वं वा स्वीकुर्वन्ति तेषां मते ज्ञानकालयोः प्रत्यक्षाविषयत्वादभावानामप्यप्रत्यक्षत्वापत्तिः"।

# इत्यभावविभागः।

तत्र उद्देशकमानुसारात्प्रथमं पृथिन्या लक्षणमाह—

तत्र गन्धवती पृथिवी । सा द्विविधा नित्यानित्या चेति । नित्या परमाणुरूपा । अनित्या कार्यरूपा । सा पुनिस्नविधा । श्वरीरेन्द्रियविषयभेदात् । श्वरीरमस्मदादीनाम् । इन्द्रियं गन्धग्राहकं घ्राणं नासाग्रवर्ति । विषयो मृत्पाषाणादिः ॥९॥

गन्धवतीति । (ननु " तस्पाद्धा पतस्पादात्मन आकादाः सम्मूत " इति श्रुतिप्रतिपादितं गगनादिस्रष्टिकमं विद्याय किमिति व्युक्तमेण प्रतिपायते, इत्याशङ्कयाद्द ) उद्देशक्रमे च सर्वत्रेच्छैव नियामिका । (गन्धेऽस्या अस्तीति- गम्धवती ) । ननु सुरभ्यसुरभ्यवयवारक्षे द्रव्ये परस्परविरोधेन गम्धानुन्याद्यद्व्याप्तिः । न च तत्र गम्धानुत्पत्तिरिति वाच्यम् । अवयवगन्यस्येव तत्र प्रतीतिसम्भवेन तत्र वित्रगम्धानद्भपकारात् । किञ्चोत्पन्नविनष्टषटादावव्याप्तिरिति चेन्न । गम्धसमानाधिकरणद्वयत्वापरज्ञातिमत्त्वस्येव विवश्वितत्वात् (गम्धसमानाधिकरणः-गम्धाधिकरणद्वयत्वापरज्ञातिमत्त्वस्येव विवश्वितत्वात् (गम्धसमानाधिकरणः-गम्धाधिकरणद्वयत्वापरज्ञातिमत्त्वस्येव विवश्वितत्वात् (गम्धसमानाधिकरणः-गम्धाधिकरणद्वयत्वापरज्ञातिमत्त्वस्येव विदश्वितत्वात् (गम्धसमानाधिकरणः-गम्धाधिकरणद्वयतिर्वेनी ज्ञातेः पृथिवीत्वेनोत्रातिकालीने, उत्पन्नविनष्टे च घटे वर्तत इति सक्षणसमन्वयः ) । ननु
पद्यदाविषि गम्धप्रतीतेरितिव्याप्तिरिति चेन्न । अन्वयव्यतिरेकाभ्यां पृथिवीगम्धस्येव तत्र संयुक्तसमवायेन मानाङ्गीकारात् । (शरावस्थं जस्तं गम्धवत् ।
श्विवंशस्य संयोगात् । मेधस्थं जसं गम्धमाववत् । पार्थवंशसयंगोगिवरहात् ।
श्वित्वाक्यः पृथ्वी, तस्यंयोगे जसे ।)

ननु तथापि कालस्य सर्वाधारतया सर्वेषां लक्षणानां कालेऽतिज्याप्तिः ( यावतां बस्तूनां कालेऽधिकरणम् । अतो यावतां लक्षणानामप्यधिकरणत्वं काले संभवित । अतस्तत्रातिव्याप्तिः ) इति चेल । सर्वाधारताप्रयोजकसम्बन्ध-भिन्नसम्बन्धेनेति यावत् ) लक्षणस्याभिमतत्वात् । पृथिवीं विभजते । सा द्विविधेति । नित्यत्वं ध्वंसाप्रतियोगित्वम् ( यस्य ध्वंसो न भवति तध्वंसाप्रतियोगि कथा परमाणवः )

श्वंसप्रतियोगित्वमनित्यस्वम् (यस श्वंसो भवति तवनित्यम्। यथा घटः)।
प्रकारान्तरेण विभन्ते । पुनिरिति । आत्मनो भोगायतनं रारीरम् (तयोनिआयोनिजभेदेव द्विविधम्। योनिजमपि द्विविधं जरायुजमण्डजं चेति । जरायुजं मानुः
भादीनाम्। अण्डजं सर्पादीनाम् । अयोनिजं खेदजोद्धिज्ञादिकम् । खेदजाः कृमिदंशाखाः। उद्भिज्ञास्तरगुल्मायाः। नारिकणां शरीरमप्ययोनिजम् । नच मानुषादिशरीराणां पार्थिवत्वे किं मानमितिवाच्यम्। गन्धादिमत्त्वस्थैव प्रमाणत्वात्। न च क्रेदोध्मादेरपलम्भादाप्यत्वादिकमि स्यादिति वाच्यम् । तथा सति जलत्वपृथिवीत्वादिना सङ्करप्रसङ्गात्। न च 'तिद्धं जलीयस्वादिकमेवास्तु न तु पार्थिवत्वम् " इति वाच्यम् । क्रेदाःद्वीनां विनाशेदिव शरीरत्वेन प्रत्यभिज्ञानात् । गन्धायुपलञ्चेश्व पृथिवीत्वसिद्धेः। तेन

षाधिवशरीरे जलादीनां निमिक्तत्वमात्रं बोध्यम् । शरीरत्वं न जातिः । पृथिवीस्वादिनाः संकरप्रसङ्गात् । किन्तु चेष्टाश्रयत्वम् । वृक्षादीनामपि चेष्टाश्रयत्वात्राज्याप्तिः । न च वृक्षादेः शरीरत्वे कि मानमिति बाच्यम् । आध्यात्मिकवायुसम्बन्धस्य प्रमाणत्वात् । सत्त्रेव कि मानमिति चेद्रप्रक्षतसंरोहणादिना तदनुत्रयनात् । यदि हस्तादौ शरीरव्यवहारो म भवति तदान्त्यावयवित्वेन विशेषणीयम् । सि॰मु०। "अन्त्यावयवित्वे तु द्व्यानारम्भ-कद्भव्यत्वम्"। तयथा करचरणादयोऽत्रयवाः सावयवास्तथा शरीरमिप सावयवम् । करचरणादयोऽत्रयविः शरीरावयवाः । अतोऽवयव्यन्तरजनकाः । नत्वेवं शरीरम्भवयव्यन्तरजनकम् । अतस्तदन्त्यावयवि । एतावता "अन्त्यावयविमात्रशृतिचेष्टाव-हृत्तिजातिमत्त्वम्" इति शरीरलक्षणम् । )

सुबदु: लान्यतरसाक्षात्कारो भोगः । शब्देतरोद्भूतविशेषगुणानाश्रयत्वे सति ज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्विमान्द्रियत्वम् । ( आत्मादिवारणाय सत्य-न्तम् । उद्भूतविशेषगुणस्य भ्रांत्रे सत्वाच्छव्देतरित । क्रिशेषगुणस्य रूपादेश्वक्षुरा-दावि सस्वादुः द्वतेति । शब्देतरोद्भृतगुणः संयोगिदिश्वश्चरादावप्यस्यतो विद्योपेति । **कालादिवारणाय विशेष्यदलम् । इन्द्रियावयवविषयसंयोगस्यापि प्राचां मते प्रत्यक्ष-**अनक्तवादिन्द्रियावयवबारणाय मनःपदम् । ) श्रारीरेन्द्रियभिन्नो विषयः । एवं च गन्धवच्छरीरं पार्थिवशारीरम् । गन्धवदिन्द्रियं पार्थिवेन्द्रियम् । गन्धवान्विषयः पार्थिविषयः । इति तत्तास्त्रक्षणं बोध्यम् । श्रीर्-मिति । इन्द्रियमिति । गन्धग्राहकामिति प्रयोजनकथनम् । घ्राण-मितिसंज्ञा । नासाग्रेत्याश्रयोक्तिः । एवमुत्तरत्रापि ज्ञेयम् । ( प्राणेन्द्रियस्य पार्थिवत्वसाधकमनुमानम्-प्राणेन्द्रियं पार्थिवं, परकीयरूपादिषु मध्ये गन्धस्यैवाभि-ब्यञ्जबस्यात् । कुङ्कमगन्धाभिव्यञ्जकगोष्ट्रतवत् । नवशरावगतगन्धव्यञ्जकजले मन-सि च व्यभिचारवारणाय " एव " कार: । तदुपादाने च शरावीयजले सक्तरसस्याप्याभ-ब्यजकत्वात्र दोषः )। पार्थिवविषयं द्रीयति—मृत्पाषाणेति । (विषयश्चि-विध:-मृत्पाषाणस्थावरभेदात् । मृत्पाषाणौ प्रसिद्धौ । स्थावरो वृक्षलतादिः । व च पाषा-णादौ गन्धाभावाद्गन्धवत्त्वमव्याप्तमितिवाच्यम् । तत्रापि गन्धसत्त्वात् । अनुपलिधस्त्व-कुक्दरेलेनाप्युपप्यते । कथमन्यथा तद्भक्षानि ग्रन्थ उपलम्बा । भस्मनो हि पाषाणध्ये सजन्यस्वात्माषाणाः पदानोपादेयस्वम् । '' पाषाणस्योपादानं ये पाषाणावसवास्तदुपादेयस्वं तत्कार्यत्वं भस्माने । " पाकोत्पादितगन्धवद्भिः पाषाणावयवरेव तद्भस्तारम्भः । निर्ग-

म्पेश्व तैः पाषाणारम्भः । "यद्र्वयं यद्रव्यश्वसंसज्जन्यं तत्ततुपादानोपादेयम् " इति न्याप्तः । दष्टं नैतन्महापटभ्वसज्जन्ये खण्डपटे । इत्यंच पाषाणपरमाणोः पार्थिन बलात्तमन्यपाषाणस्यापिपार्थिवत्वम् । तथा च तस्यापि गन्धवस्वसम्भवः सि. मु. )

## इति पृथिवीनिरूपणम् ।

अपां रुक्षणमाह—

श्रीतस्पर्शवत्य आपः । ताश्र द्विविधाः । नित्या अनित्याश्र । नित्याः परमागुरूपाः । अनित्याः कार्यरूपाः । पुनिस्न-विधाः –शरीरेन्द्रियविषयभेदात् । शरीरं वरुणलोके । इन्द्रियं रसग्राहकं रसनं जिन्हाग्रवर्ति । विषयः सरित्समुद्वादिः॥१०॥

श्रीतिति । (श्रीतश्रासौ स्पर्शश्र शीतस्पर्शः । स विद्यते यासु ताः शीतस्पर्श-वत्यः । तासां भावः शीतस्पर्शवतः तव शीतस्पर्श एव । "मतुवन्ताद्विहितो भावप्रत्ययः प्रकृतिं गमयतीति" सिद्धान्तात् ) उत्पन्नविनष्टे जलेऽव्याप्तिवारणाय शीतस्पर्शसमानाधिकरणद्भव्यत्वापरजातिमस्वे तात्पर्यम् (प्रथमक्षणे समुद्भूय द्वितीयक्षणे विनष्टे जले "क्षणमगुणो भावः" इति न्यायेन गुणानुदयात्तत्राव्याप्तिमदं लक्षणम् । इत्यतो जातिघटितलक्षणावलम्बनेनाव्याप्तिं वारयति । शीतस्पर्शोति–शीतस्पर्शाधिकरणद्वितीयक्षणवृत्ति जलं तद्वृत्तिर्याद्वव्यत्याप्त जातिर्जलत्वं तस्योत्पन्नविनष्टे जलेऽप्यविशेषेण सन्वादव्याप्तित्र्युदासः )। (ननु शिलातलं पार्थिवम् । तत्र शैतल्य-प्रतीत्याञ्जतिव्याप्तिमदं लक्षणमित्याशङ्कानिरासायाह ) शीतलं शिलातलमित्यादौ जलसम्बन्धादेव शीतस्पर्शमानमिति नातित्र्याप्तिः । अन्यत्सर्व पूर्ववद्वचा रुथ्यम् ।

# स्पर्शादयोऽष्टी वेगश्र गुरुत्वं च द्रवत्वकम् ॥ रूपं रसस्तथा स्नेहो वारिण्येते चतुर्दश ॥

इति पश्चाननकारिकानुसारेण स्पर्शादिचतुर्देशगुणैवेशिष्टयं जले सम्भवति । जलवृत्तिसां-सिद्धिकद्रवत्वेनेव चूर्णादिपिण्डीभावसम्भवे तत्प्रयोजकत्वेन स्नेहात्मकगुणान्तरस्वीकारोऽ-नुनितः । इतिचेत्र । "स्निग्धम्" इत्यवाधितप्रतीतिविषयत्वेन तत्स्वीकारः। यनु जल्ल्येव पिण्डीभावहेतुत्वे सांसिद्धिकद्रवत्वमेव निःप्रयोजनं येन भवाञ्श्केत "स्नेहों नेति" तदतीवरभसात् । करकादीनामि जल्ल्वरूपत्वेन तैश्रूणीदिपिण्डीभावापत्तेः । किश्च "द्ववत्ववद्" इत्यवाधितप्रतीतेश्च द्रवत्वगुणाङ्गीकारमन्तरेणासम्भवात् । द्रवत्व-विशिष्टजलस्येव चूर्णीदिपिण्डीभावहेतुत्वेन करकादिभिस्तदापतेर्वारणीयत्वात् । )

(नतु तथापि " चूर्णादिपिण्डीभावहेतुत्वं घृतादेः पार्थिवस्यापि " इति चेन्न । घृतादावपि जलांशस्य सत्त्वात् । स्नेहोंत्कर्षेण च न दाहकत्वव्याघातः । भास्करोदया) (नतु " जलीयशरीरस्य नखदन्तकराद्यसम्भवेनाहाराद्यसम्भवात्कयं भोगायतनत्वमु-पपद्यत " इति मैवं मंस्थाः । पार्थिवादिभागसंश्रितत्वेन करकादिवद्धनीभूय दढीभूतस्य तस्य ताल्वादिवाग्व्यापारादिसम्भवेन भोगायतनत्वोपपत्तेः । सि. च.)

(रसनं जलीयं रूपादिषु पश्चसु मध्ये रूपस्यैवाभिव्यञ्जकत्वात् । सक्तुरसाभि-व्यञ्जकसाटिटवत् । रसनसिद्धिस्तु रसोपलब्धिः करणसाध्या, अपरोक्षप्रतीतित्वात् रूपोपलब्धिवत् ।)

#### इति जलनिरूपणम् ।

#### तेजसो लक्षणमाह

उष्णस्पर्शवत्तेजः । तद्विविधम् । नित्यमिनत्यंच । नित्यं परमाणुरूपम् । अनित्यं कार्यरूपम् । पुनिस्नविधम् । शरीरोन्द्रि-यविषयभेदात् । शरीरमादित्यलोके प्रसिद्धम् । इन्द्रियं रूपग्राहकं चक्षुःकृष्णताराग्रवितं । विषयश्चतुर्विधः । भौम-दिन्योदर्याकरजभेदात् । भौमं वन्ह्यादिकम् । अविन्धनं दिन्यं विद्यदादि । भुक्तस्य परिणामहेतुरौदर्यम् । आकरजं सुवर्णादि ॥ ११ ॥

उष्णस्पर्शवदिति । ( उष्णश्वासौ स्पर्श उष्णस्पर्शः सोऽस्मित्रस्तीति "उष्ण-स्पर्शवत् " ) । ( नन्ष्णस्पर्शस्य जलेऽपि सत्वात्तत्रत्रातिज्याप्तिरित्याशङ्क्याह ) उष्णं जलामितिप्रतीतस्तेजःसम्बन्धानुविधायित्वान्नातिज्याप्तिः नचोष्णस्पर्श-वत्त्रं चन्द्रिकरणादावज्याप्तिमिति वाच्यम् । तत्राप्युष्णत्वस्य सत्त्वात् । तदन्तः—पातिजलस्पर्शेनाभिभवाच्यक्षरा-

षी चानुद्धतत्वादग्रहः । नी. क. । ) विषयं विभनते । भौमेति । ननु " धुवर्ण पार्थिवम् । पीतत्वाद्वुरुत्वाद् । हरिद्रावत् । इति चेन्न । अत्यन्तानरुसंयोगे सति घुतादौ द्रवत्वनाशदरीनेन, जलमध्यस्थघृते द्रवत्वनाशादरीनेन, असति प्रति-बन्धके पार्थिवद्रवत्वनाशाग्निसंयोगयोः कार्यकारणभावावधारणात् । सुवर्णस्य अत्यन्तान्छसंयोगे सत्यनुच्छिद्यमानद्रवत्वाधिकरणत्वेन पार्थिवत्वानुपपत्तेः। ( अत्रायं प्रयोगः -- " सुवर्णमपार्थिवम् । असति प्रतिवन्धकेऽस्यम्तानलसंयोगे सति, अनुच्छियमानद्रवाधिकरणात् । यन्नैवं तन्नैवं यथा घटः । " जलमध्यस्थधृतादी व्यभि-चारवारणाय " असति प्रतिबन्धके " इति । अग्निसंयोगासमानाधिकरणद्रवत्ववतिष्रृतादौ व्यभिचारवारणाय "भत्यस्तानलसंयोगे सतीति") तस्मात्पीतद्वत्यद्ववत्वना-राप्रतिबन्धकतया द्रवद्रव्यान्तरत्वसिद्धौ (अत्र प्रयोगः-" अत्यन्तानल्सयोगी पीतिमाश्रयः द्रवत्वनाशंप्रतिबन्धकद्रवद्रव्यान्तरसंयुक्तः । अत्यन्तानल्संयोगेऽपि अनुच्छियः भानद्रवत्वाधिकरणत्वे सिति गुरुत्वाजलमध्यस्थघृतवत् । " इत्यनुमानेन तत्सिद्धिदेष्टव्या ) नैमित्तिकद्रवत्वाधिकरणतया जल्लवानुपपत्तेः । सपवत्तया वाय्वादिष्वनन्तर्भा-वात्तेनसत्वसिद्धिः (अत्रप्रयोगः-सुवर्णं न जले नैमित्तिकद्वत्वाधिकरणत्वाद् धृत-षत् । सुवर्णं न वाध्वाकाशकालंदिगातममनस्त्वन्तभवति । रूपवत्त्वाद्धटवत् । अतः परिशेषात्तस्य तैजसत्वसिद्धिः ।) (ननु सुत्रणीख्यतेजसि भास्वररूपीष्णस्पर्शयोः कथमनुपलब्धिरित्यत आह ) तस्योष्णस्पर्शमास्वररूपयोरुपष्टम्मकपार्थिवरूपस्प-र्शाभ्यां प्रतिबन्धादनुपछिष्यः ।

# इति तेजोनिरूपणम् ।

षायुं छक्षयति---

रूपरहितस्पर्शवान्वायुः । स द्विविधो नित्यो जित्यश्च । नित्यः परमाणुरूपः । अनित्यः कार्यरूपः । पुनस्त्रिविधः । श्वरीरे-न्द्रियविषय भेदात् । शरीरं बायुलोके । इन्द्रियं स्पर्शग्राहकं त्वनसर्वशरीरवर्ति । विषयो इक्षादिकम्पनहेतुः ॥ १२ ॥

रूपेति । ( रूपरहितत्वे सति स्पर्शवत्वं वायोर्टक्षणम् ) आकाशादावितव्या-तिवारणाय स्परावानिति । ( तथाच आकाशादी यद्यपि रूपरहितत्वं वर्तते तथापि स्पर्शाभावात्रातिः । पृथिन्यादावतिन्याप्तिवारणाय रूपरहित इति (पृथिन्यादो स्पर्शवत्ते सत्यपि रूपरहितत्वाभावात्रातिः ।। (तत्र शरीरमयो-निजम् । परंतु जलीयतेजसवायवीयशरीराणां पार्थिवभागोपष्टम्भादुपभोगक्षमत्वम् । जलादीनां प्राधान्याजलीयत्वादिकमिति । शरीरः यापकं स्पर्शेप्राहकमिनिद्रयं त्वक् । तच्च वायवीयं रूपादिषु मध्ये स्पर्शस्यैवाभिन्यज्ञकत्वात् । अङ्गसङ्गिसिल्ल्शैत्याभिन्यज्ञकन्य-जनपवनवत् । मुक्तावली ।)

ननु प्राणस्य कुत्रान्तर्भावः, इत्यत आहभरीरान्तःसञ्चारी वायुः प्राणः । स चैकोऽप्युपाधिभेदात्प्राणापानादिसंज्ञां रुभते ।। १३ ।।

सरीरेति । (शरीरस्याँन्तः सम्राति तच्छीलः ) । एक एव प्राणः स्थान-मेदात्प्राणापानादिश्व विद्यते । ("हृदि प्राणो गुदेऽपानो समानो नाभिसं-स्थितः ॥ उदानः कण्डदेशस्थो व्यानः सर्वशरीरगः" ॥ इति स्थानभेदः ) । मुखनासिकात्रिष्क्रमणप्रवेशात्प्राणः । मलादीनामधोनयनादपानः । आहारेषु पाकार्ये वन्हेः समुन्नयनात्समानः । उद्ये नयनादुदानः । नाडीमुखेषु वितननाद्व्यानः ।

( ननु वायुसद्भावे किं मानभितिचेदत्र प्राश्वः "विषयतासम्बन्धेन बहिई ज्यप्रत्यक्षत्वा-बच्छितं प्रति समवायसम्बन्धेन महत्त्वविशिष्ठोद्भृतरूपमुद्भृतस्पर्शश्च कारणम् । एवं सित बायो तदभावाद्वायुने प्रत्यक्षः । किन्तु—सि. चं. ) । स्पर्शानुमेयः । तथाहि । योऽयं वायो वाति सित, अनुष्णाद्गीतस्पर्शो भासते, स कचिद्गाश्चितः । गुणत्वाद्भूपवत् । न चास्य पृथिन्याश्चयः । उद्भृतस्पर्शवत्पार्थिवस्य उद्भृत-रूपवत्त्वनियमात् । ( यद्यत्यार्थिवद्यमुद्भृतस्पर्शवत्, ततद्भ्ववन्, यथा घटः । वायुस्तु उद्भृतरूपवान्न अतो न स पार्थिवः ) । न जलते नसी । अनुष्णाद्गीतत्वात् । न विभुचतुष्ट्यम् । सर्वत्रोपलन्धिप्रसङ्गात् । न मनः, परमाणुस्पर्शस्यातीन्द्रि-यत्वात् । तस्माद्यः प्रतीयमानस्पर्शाश्चयः स वायुः ।

( नवीनास्तु -बिहर्देव्यप्रत्यक्षं प्रति महत्त्रविशिष्टित्रभुत्र्यावृत्तविशेषगुणः, महत्त्र-विशिष्टोद्भृतरूपोद्भृतस्पर्शान्यतरद्वा कारणम् । एवं सति वायुरि प्रत्यक्ष एव । तत्र तादशगुणस्य महत्त्रविशिष्टोद्भृतस्पर्शस्य सत्त्रात् । इत्तरथा "वायुं स्पृशामि, प्रभां पश्याभि, तप्तज्ञे तेजः स्पृशामीति" अनुभवापलापप्रसङ्गः । न चायं भ्रमः । घटं स्पृशामीत्यनुभवस्यापि तथात्वापत्तेः । स्ति. च.) ( ननु द्रव्यचाक्षुषं प्रति, द्रव्यस्पार्शनं प्रति च, एकं किं कारणिमति चेदाये महत्त्व-विशिष्टोद्भृतरूपं, द्वितीये महत्त्वविशिष्टोद्भृतस्पर्शः । न चायं पक्षो गरीयान् । प्राचां मते द्रव्यस्पार्शनकारणत्वस्य रूपेऽप्यभ्युपगम्यत्वेन तुल्यत्वादित्याचक्षते । सि. च. )

### इति वायुनिरूपणम् ।

इदानीं कार्यक्षपृथिवपादिचतुष्टयस्य उत्पत्तिविनाशक्रमः कथ्यते । ईश्वरस्य चिकीर्षावशात्परमाणुषु किया नायते । ततः परमाणुद्धयसंयोगे सित द्वचणुकमृत्पयते । त्रिभिद्वर्चणुकैष्ठयणुकम् । एवं चतुरणुकादिक्रमेण महती पृथिवी, महत्यआपो, महत्तेनो, महान्वायुरुत्पयते । एवमुत्पन्नस्य कार्यद्रव्यस्य (कर्मणिवधी) सिक्षिहीर्षावशात्क्रियया परमाणुद्धयविभागे सित द्वचणुकनाशः । समवायिकारणनाशात्र्यणुकनाश इति सम्प्रदायः । सर्वत्रा-समवायिकारणनाशात्कार्यद्रव्यनाश इति नवीनाः ।

( प्रशस्तपादप्रदार्शितः स्टष्टिसंहारविधिरुपन्यस्यते )---

"इहेदानीं चतुर्णी भूतानां सृष्टिसंहारविधिरुच्यते । ब्राम्हेण मानेन वर्षशतान्ते वर्तमानस्य ब्रह्मणोऽपवर्गकान्छे संसारिक्षनानां सर्वप्राणिनां निश्चि विश्रामार्थे सकन्त्रभुवनपतेमहेश्वरस्य सिक्षिहीर्षामकान्छं शरीरे न्द्रियमहाभूतो-पानेबन्धकानां सर्वात्मगतानामदृष्टानां वृत्तिनिरोधे सित महेश्वरेच्छात्माणु-संयोगजकर्मभ्यः शरीरे न्द्रियकारणाणुविभागेभ्यस्तत्संयोगनिवृत्तौ तेषामापर-माण्वन्तो विनाशः । तथा पृथिन्युद्वकज्वन्यवनानामपि महाभूतानामनेनेब कमेणोत्तरिमन्नुत्तराह्मिन्सित पूर्वस्य पूर्वस्य विनाशः । ततः प्रविभक्ताः परमाण्वोऽविद्यन्ते । धर्माधर्मानुविद्धा आत्मानस्तावन्तमेव कान्नम् । ततः पुनः प्राणिनां मोगभूतये महेश्वरसिन्धन्नान्तरं सर्वात्मगतवृत्तिन्तन्त्रभयः प्रवनप्यमाणुषु कर्मोत्पत्तौ तेषां परस्परसंयोगेभ्यो व्यणुकादि-प्रक्रमेण महान्वायुः समुत्पन्नो नभसि दोधूयमानित्तन्ति । तदनन्तरं तिह्मन्नेव वायावाप्येभ्यः परमाणुभ्यस्तेनैव क्रभेण महान्सिन्नन्ति । तदनन्तरं तिह्मन्नेव वायावाप्येभ्यः परमाणुभ्यते तिहमन्नेव पार्थिवेभ्यः परमाणुभ्यो महापृथिवी सं ह

ताऽनितष्ठने । तदनन्तरं तिस्मन्नेन महोदनौ तैनसेम्पोऽणुभ्यो द्वचणुकादिप्रक्रमेणोत्पन्नोमहांस्तेनोरााद्याः केनिचदनिभृतत्वाद्दैदीप्यमानस्तिष्ठति । एवं
समुत्पन्नेषु चतुर्षु महाभृतेषु परमेश्वरस्याभिष्यानमात्रात्तैनसेभ्योऽणुभ्यः
पार्थिवपरमाणुसहितेभ्यो महदण्डमारभ्यते । तिस्मिश्चतुर्नदनकमलं सर्वलोकपितामहं ब्रम्हाणं सकलभुननसिहतमुत्पाद्य प्रजासर्गे विनियुङ्क्ते । स च
महेश्वरेण विनियुक्तो ब्रह्मा, अतिशयज्ञाननैराग्यैश्वर्यसम्पन्नः, प्राणिनां कर्मनिपाकं विदित्वा कर्मानुह्रपज्ञानभोगायुषः सुतान्प्रजापतीन्मानसान्मनुदेविषितृगणान्मुखबाह्ररुपादतश्चतुरो वर्णानन्यानि चोच्चावचानि भृतानि च सञ्चादासानुह्रपैर्धमज्ञानवैराग्यैश्वर्यैः संयोनयतीति" प्रश्नास्तपादभाष्यम् ।

ननु वायुः प्रत्यक्षः । प्रत्यक्षस्पर्शाश्रयत्वात् । घटवत् इतिचेन्न । उद्भूतरूपवत्त्वस्य उपावित्वात् । यत्र द्रव्यत्वे सति बहिरिन्द्रियप्रत्यक्षत्वं तत्र उद्भूतरूपवत्त्वम् । इति घटादौ साध्यव्यापकत्वम् । न चैवं तप्तवा-रिस्थतेनसोऽप्यप्रत्यक्षत्वापत्तिरिष्टत्वात् ।

कि पुनः परमाणुसद्भावे प्रमाणम् । उच्यते—जालसूर्यमरीचिस्थं सूक्षम-तमं यद्ग उपलभ्यते, तत्सावयत्रम्, चाक्षुषद्रव्यत्वात्, पटवत् । व्यणुकाव-यवोऽपि सावयतः, महदारम्भकत्वात्तन्तुवत् । यो द्यणुकावयवः स परमाणुः । सच नित्यः । कार्यत्वेऽनत्रस्थाप्रसङ्गात् । तथा मेरुसर्षपयोरपि समानपरि-माणापत्तेः । (परिमाणकारणीभूताया अवयवसंख्यायाः उभयत्र तुल्यत्वात्)

सृष्टिप्रलयसद्भावे कि मानम् । "धाता यथापूर्वमकलपयत् " इत्यादि-श्रुतिः प्रमाणम् । सर्वकार्यद्रव्यध्वंसोऽवान्तरप्रलयः । सर्वभावकार्यध्वंसो महाप्रलय इति विवेकात् ।

( मीमांसकास्तु-संसारश्रवाहस्य बीजाङ्कुरन्यायेनानादित्वादनन्तत्वाच प्ररूपसद्भावे मानाभाव इत्यूचुः )

#### भाकाशं स्थयाते-

## शब्दगुणमाकाश्रम् । तचैकं विश्व नित्यंच ।। १४ ॥

शब्देति । (शब्दो गुणो यस्य) नन्वाकाशमपि किं पृथिव्यादिवन्नाना । नेत्याह—तच्चेकिमिति । भेदे प्रमाणाभावादित्यर्थः। एकत्वादेव सर्वत्रोपळ्के-विंभुत्वमङ्गीकर्तव्यमित्याह—विश्विति । सर्वमूर्तसंयोगित्वं विभुत्वम् । मूर्तत्वं परिच्ळिन्नपरिमाणवस्त्रं कियावस्त्रं वा । विभुत्वादेव आत्मविन्नत्य-मित्याह नित्यंचेति । (न खळ किमिप जन्यजातं देशविशेषं काळविशेषमवकाशं विना सम्भवति तिष्ठति विनश्यतिवा । अतस्तेषां विभुत्वम् । )

(यद्वा शब्दगुणं करोति जनयतीति शब्दं गुणयतीति वा शब्दगुणकम् । शब्दस-मवायिकारणमिति यावत् । एतेन आकाशे प्रमाणमि द्शितम् । तथाहि-शब्दो गुणः, अनित्यत्वे सित एकेन्द्रियप्राह्मजातीयत्वाद्, रूपविदित्यनुमानेन गुणले सिद्धे, शब्दो अष्टद्रव्यातिरिक्तद्रव्याश्रितः, अष्टद्रव्यानाश्रितत्वे सित समवायिकारणत्वाद्यभैवं तन्नैवं यथा रूपमिति परिशेषानुमानेन तादशद्रव्यविधया आकाशः सिद्धवित । रूपादिवारणाय सत्यन्तम् । रूपत्वादिवारणाय विशेष्यम् । न च विशेष्यासिद्धिः, शब्दः समवायिकार-णकः जन्यगुणत्वात्प्रथिवीरूपविद्यनुमानेन तत्तिद्धेः । न च विशेषणासिद्धिरिप, शब्दो-ऽष्टद्रव्यानाश्रितः, श्रोत्रप्राह्मत्वात् शब्दत्वविद्यनुमानेन तस्यापि सिद्धेः ।)

(न चाकाशस्येकत्वे घटाकाशो मठाकाश इति व्यपदेशः कथमिति वाच्यम्, घटा-दिरूपोपाधिभेदेन तादशव्यपदेशात् । सर्वेत्र शब्दोपलंभादाकाशस्य विभुत्वमावस्यकम् । नतु "आत्मन आकाशः संभूत " इति वेदेनाकाशस्य जन्यत्वप्रतिपादनात्कयं तिभत्यं यज्जन्यं तदिनित्यमितिव्याप्तेरिति चेत्र । सम्भूत इत्यस्य ब्रह्माण्डक्षपोपाधिवशा-दिभव्यक्त इत्यर्थकत्वात् । इतरथा परमाणूनामप्यनित्यत्वापक्तेः । )

(वस्तुतस्तु-आकाशात्मनोर्जन्यजनकभावस्य अनुमानविरुद्धत्वेन वेदार्थस्यार्थवाद-स्वकल्पनम् । इदमत्र चिन्त्यम् । आकाशस्य शरीरं नो वर्तते परन्त्विन्द्रयमस्ति तच्च श्रोत्रम् । शब्दधीजनकमिन्द्रियं श्रोत्रम् । )

( नतु श्रोत्रेन्द्रियस्य भाकाशत्वे किं मानमिति चेन्न । यदिन्द्रियं रूपादिषु पश्चसु मध्ये यं गुणं गृण्हाति तदिन्द्रियं तद्गुणयुक्तमिति नियमाच्छ्रेत्रस्य शब्दप्राह्रकत्वेन शब्दसमवा-यिकारणत्वरूपाकाशस्याबाधितत्वात् । )

( अथ " सित कुक्ये चित्र "भिति न्यायेन इदं सर्व तेदैव सम्भवति यदेन्द्रियं स्यात् । तत्रैव मानं न तःभामहे । इति चेत्र । या या क्रिया सा सा करणसाध्या इति व्याप्तेर्वोस्यादिरूपकरणसाध्यच्छिदिकियादे दृष्टत्वेन, गन्धाद्युपल्टम्भः करणसाध्यः कियात्वात् , छिदिक्रियावदित्यनुमानात्तादशकरणत्वेनेन्द्रियस्य सिद्धिः । सि. च. )

#### इति आकाशग्रन्थः

कालं लक्षयाति-

अतीतादिव्यवहारहेतुः कालः । स चैको विभुनित्यश्र ॥ १५ ॥

अतीतेति—सर्वाधारः कालः । सर्वकार्यनिमित्तकारणं च । (अतीता-दियां व्यवहारस्तस्य यो हेतुः । आदिपदेन वर्तमानानागतयोः परिग्रहः । अतीतत्वं वर्तमानध्वंसप्रतियोगित्वम् । वर्तमानत्विमह शब्दप्रयोगाधिकरणकालः इत्तित्वम् । भाविष्यस्वं च वर्तमानप्रागभावप्रतियोगित्वम् । अत्र सर्वत्र कालस्य घटकत्या शब्द-प्रयोगरूपातीतादिव्यवहारहेतुत्वं तस्येति बोध्यम् । न च तादशव्यवहारः सूर्यपरिस्पन्दा-दिरूपोपाधिमादायापि सम्भवतीति वाच्यम् । अनुगतव्यवहारस्यानुगतविषयं विनाऽसम्भ-वेनातिरिक्तकालस्वीकारादिति दिक् । नी. क.)

### । इति कालग्रन्थः ।

दिशो लक्षणमाह—

**प्राच्यादिव्यवहारहेतुर्दिक् । सा चैका नित्या। विभ्वी च ॥ १६ ॥** 

प्राचीति । दिगपि कार्यमात्रे निमित्तकारणम् । ( " आदिना प्रतीच्यादि-पारेप्रहः । उदयाचटसिन्नित्त्रितमूर्तोविच्छना दिक् प्राची । तद्वयविदतमूर्तोविच्छना च प्रतीची । मेरसिन्निहितमूर्तोविच्छना दिगुदीची । तद्वयविदतमूर्तोविच्छना तु दक्षिणा" । सर्वकौमुदी )

### । इति दिङ्निरूपणम् ।

आत्मनो लक्षणमाह-

क्षानाधिकरणमात्मा । स द्विविधः । परमात्मा जीवात्माच । तत्रेश्वरः सर्वज्ञः परमात्मैक एव सुखदुःखादिरहितः । जीवात्मा प्रतिशरीरं भिन्नो विसुर्नित्यश्च ।। १७ ॥

ज्ञानेति । (समवायसम्बन्धेन ज्ञानाधिकरणमित्यर्थः तेन काले नातित्र्याप्तिः ।) आत्मानं विभनते—स द्विविध इति । पर्मात्मनो छक्षणमाह—तत्रेति । नित्यज्ञानाधिकरणत्वमीश्वरत्वम् । (परमत्वं च उत्कृष्टत्वम् । तच प्रकृते सृष्टि-स्थितिप्रत्यकर्तृत्वम् । अथेश्वरे कथं नित्यं ज्ञानम्, इतिचेत्सर्गाद्यवसरे "परमाणुना च्याणुकं करिष्यामि " इति ज्ञानस्यावस्यकत्वेन तदुत्पादकशरीरादिकारणकलापस्य तदानीं ज्यतिरेकेण तस्य नित्यत्वमुररीकुर्मः । एवमीश्वरेच्छाकृत्योरिप )

( चार्वोकः शङ्कते ) नन्वीश्वरस्य सद्भावे किं प्रमाणम् । न तावत् प्रत्यक्षम् । तद्भि बाह्यमाभ्यन्तरं वा । नाद्योऽरूपिद्रव्यत्वात् । नान्त्यो जीवात्मसुखा-दिव्यतिरिक्तत्वात् । नाप्यनुमानं लिङ्गाभावात् ।

नाप्यागमस्तथाविधागमाभावादिति चेन्न । श्चित्यङ्करादिकं, कर्तृजन्यं, कार्यत्वाद्धटवित्यनुमानस्य प्रमाणत्वात् । उपादानगोचरापरोक्षज्ञानचिकीषी-कृतिमत्त्रं कर्तृत्वम् । (उपादानगोचरम्-उपादानविषयकम्, अपरोक्षज्ञानम्-साक्षा-स्कारः, चिकीषी-कर्तुभिच्छा, ताः सन्ति यस्मिन्, तस्य भावः )। उपादानं समदा-यिकारणम् । सकळपरमाण्वादिसृक्ष्मदर्शित्वात्सर्वज्ञत्वम् । "यः सर्वज्ञः स सर्वविद्" इत्यागमोऽपि तत्र प्रमाणम् ।

( मीमांसकास्तु —कर्मैवेश्वरः स्वर्गादिकमेव पुरुषार्थैः । मन्त्रमयी देवता । अर्थेवा-इवेदो न प्रमाणमिति गर्दन्ति )

( मीमांसकैकदेशिनः—परिचारककृतकर्मणः फलदाता यथा भूगलस्तथा वेदोक्त-कर्मणः फलदातेश्वर एवेति समृचिरे )

(नन्वीक्वरः किं क्षरीरी उत तद्रहितः । नायः, तच्छरीरस्य महत्त्वे औदुम्बरफलादी मशकविशेषोत्पत्तिने स्यात् । तत्र तस्य प्रवेशासम्भवात् । मध्यमपरिमाणवत्त्वेऽनित्यत्व-प्रसङ्गात्, देशान्तरे कार्यानुत्यत्तिप्रसङ्गात्र । अणुत्वे दूषणं दरीदृक्षत एव । नान्त्यः । श्वरीराभावे कर्तृत्वस्यैवासम्भवादिति चेत्र । शरीरवत एव कर्तृत्वे मानाभावात् । शरीरमन्तरेणवेश्वरेण मन्त्रादिवत्कार्योत्पादनात् । ईश्वरस्य परमाणव एव शरीराभिति केचित् ।)

( " आकाशशरीरं ब्रह्म " इति श्रुतेराकाशमेव तदित्यपरे । अन्ये तु संसारिणाम-रष्टवशादीश्वरस्य शरीरं तच ब्रह्माविष्णुशिवात्मकमिति वदन्ति )

(अपरे तु-भूतावेशन्यायेनेश्वरस्य शरीरिमिति मेनिरे । अन्नाहु:-ईश्वरः शरीररिहत एव, परन्तु तत्त्वज्ञानसाध्यपरमपुरुषार्थपदप्रणालिकामूरीभूतोपासनादिभिः संसारपङ्क-निममान्नानिन उिद्धिर्श्वेलीलप्रविमहं द्धाति । सि. च. )

जीवस्य छक्षणमाह-जीव इति । ( तत्रेत्यनुषज्यते ) सुखादिकं जीवलक्षणम् । ( बन्धमोक्षयोग्यो जीवः । जन्यज्ञानाधिकरणं वा । अयमेव "क्षेत्रज्ञ" इत्युच्यते ) । ( प्रतिदारीरभिन्न इति । सुखदुःखादिनैचित्र्यादिति हेतुः पूरणीयः । जीवस्याणुत्वे सर्वेशरीरव्यापिसुखाद्यनुपट्टिधप्रसङ्गः । मध्यमपरिमाणत्वेऽनित्यत्वापत्त्या कृतहानाकृ-ताभ्यागमप्रसंग इत्यभिप्रायवानाह विमुरिति । विभुत्वान्नित्यत्वमर्थोदायातमित्याह नित्य-भ्रोति । ।से. च.)

(ननु जीवसद्भावे किं मानमिति चेन्न । अहं सुखी, अहं दुःखीति मानसप्रत्यक्षस्य मानत्वात् । नच "आत्मा तावन्न प्रत्यक्ष" इति शारीरकमाध्यविरोध इति वाच्यम् । तस्य परमात्मपरत्वात् । प्रतिपादितं चैवमेव तत्त्वविवेके । ननु विप्रतिपन्नं प्रति कथं प्रमाणमुपन्यस्तुं शक्यमितिचेत्तन्नानुमानमेव मानम् । अत्र प्रयोगः—बुद्धधादयः पृथि-व्याद्यष्टद्वव्यातिरिक्तद्रव्याश्रिताः, पृथिव्याद्यष्टद्वव्यानाश्रितत्वे सित गुणत्वात् । यो यदना-श्रितो गुणः स तदितिरिक्तद्वव्याश्रितः यथा पृथिव्याद्यनाश्रितः शब्द, आकाशाश्रित इत्यनुमानेन नवमं द्रव्यमातमा सिद्धवित । न च वक्तव्यं ते भूतानां गुणा भवन्त्वित तथा सितः तेषामाभ्यन्तरप्रत्यक्षानुपपतेः । भूतगुणानां रूपादीनां बाद्यप्रत्यक्षस्यैवानुभवसिद्धत्वात् । भत्तएव भूतत्वं बिहिरिन्द्रियप्राह्यविशेषगुणवत्त्वमिति सङ्गच्छते । विशेषगुणत्वादेव न दिक्काल्मनसां गुणाः । सि. चं. )

ं ( ननु विशेषगुणत्व एव मानं न लभामह इति चेत्र । बुद्रधादयो विशेषगुणा एके-न्द्रियप्राह्यत्वे सति गुणत्वाद्र्पवित्यनुमानं मानम् । एविमन्द्रियं सकर्तृकं करणत्वात्कु-ठारादिवदित्यनुमानेनाप्यात्मा सिद्धधति । सि. चं. )

(अत्र षडिप नास्तिकाः क्रमशः शङ्कन्ते स्म । तत्रादौ श्रून्यवादिनो माध्य-मिकाः-सुषुप्रयविद्दितोत्तरक्षण उत्थितस्य "सुषुप्तावद्दं नासम्" इत्यनुभवाच्छून्यमेवातमा । अत एव सर्विमिदं मिथ्येव । तत्र श्रुतिरप्याद्द "अस्तदेवेदमग्र आसीत्" इत्यादुः । सदसत् । "सुषुप्तावद्दं नासम्" इत्यनुभवस्याप्रामाणिकत्वात् । प्रामाणिकत्वे तु आत्मिन तस्य शानाभावोपरक्तत्वात् । यन्मिथ्येदमुक्तं तदिप न सत् । प्रत्यक्षतोञ्जुभूयमानपदार्थ-स्याशक्यापकापत्वात् । उपदिशितवेदस्य गतिर्वक्थते )

(क्षणिकविज्ञानवादिनो योगाचार्यास्तु "क्षणिकविज्ञानमेवात्मा । तिद्विविधम् । प्रवृ-सिविज्ञानमाल्यविज्ञानं चेति । तत्रायं घट इत्यादि प्रवृत्तिविज्ञानम् । सुषुप्तावहिमिति आल्यविज्ञानम् । सुखादिकमस्यैव विकारः । तदितिरिक्तं वस्तु नास्त्येव । अप्रसिद्धेः । तत्र च श्रुतिरप्याह "अन्योऽन्तर आत्मा विज्ञानमय " इत्याहुः । ) ( तदसत् । पूर्वानुभूतपदार्थंस्मरणानुपपत्तेः । अनुभिवतुरिदानीमभावात् । अन्यानु-भूतार्थेऽन्यस्यानुसन्धानायोगात् । ननु कस्तूरीसुरिभपटवत्पूर्वपूर्वविज्ञानोत्पादिततत्तत्तंस्का-राणामुत्तरोत्तरविज्ञाने सङ्कान्तत्विमिच्छाम इति मा भाषिष्ठाः । तथा सति जनन्यनुभूत्-पदार्थस्य गर्भस्थात्मजेन स्मरणापत्तेरित्यलं पक्षवितेन । )

( सौत्रान्तिकास्तु-ज्ञानाकारानुमेयक्षणिकवाद्यार्थं एवात्मेतीच्छन्ति । वैभाषिकाः क्षणभद्धरवादिनस्तु क्षणिकवाद्यार्थं एवात्मेतिच्छन्ति । तदुभवमपि तुच्छं घटादीनां तथात्वे मानाभावात् )

( एते चत्वारो नास्तिकाः बौद्धा इत्युच्यन्ते । बौद्धानामष्टादश भेदाः प्रसिद्धाः । उपभेदारतु बहुवः । ते च विस्तरभियेष्ठ नोक्ताः । सि. चं. )

(चार्वाकारतु -) ननु "मनुष्योऽहं ब्राह्मणोऽहम्" इत्यादौ सर्वब्राहं-प्रत्यये रारीरस्यैव विषयत्वाच्छरीरमेवात्मा | (अत्र श्रुतिरप्याह - "स ना एष पुरुषोऽत्ररसमय"। ननु शरीरस्य पार्थिवत्त्रे घटादिवत्र चेतनं तदिति चेन्मेवम् । केवल्नागवहीदलस्य रागानुत्पादकत्वेऽि नागवहीदलखिदरचूर्णक्रमुकसमुद्दायात्मकता-म्बुलस्य रागोत्पादकत्ववत्केवलपार्थिवस्य चैतन्यानुत्पादकत्वेऽि भृतचतुष्ट्यसमुद्दायात्मक-शरीरस्य तदुत्पादकत्वे किं बाधकमित्याहुः।)

(तत्र मृतकशरीरेऽपि ज्ञानापत्तेः । नतु ज्ञानं प्रति शरीरप्राणसंयोगस्यापि कारणत्वेन तदानीं तदभावात्र तदुपपत्तिः । इतरथा नैयायिकानां नये आत्मनो विभुत्वेन मृतशरीरज्ञानापात्तिवारणं गीवाणगुरूणामप्यशक्यमितिचेत्र । अवयवोपचयपच्येः शरीरस्योत्पादविनाशशादित्वेन बाल्यानुभूतपदार्थस्य वार्धके स्मरणानुपपत्तेः । वीचितरङ्गन्यायेन
संस्कारपरम्पराङ्गीकारस्तु न युज्यते बाढम् । गौरवात् । फलमुखगौरवं न दोषायिति
चेत्तिर्ह्हि विद्वत्त्वगृपत्वमृखेत्वरिदित्वादिनियामकं भवन्तः कि हुवन्ति । संसारस्य स्वभाव
एवेदं सर्वमितिचेद्वैपरीत्ये कि नियामकम् । अस्तु जन्मसमय एविति चेत्तिर्हि तत्तिस्मभेव समये जन्म न तु समयान्तर इत्यत्रेव कि नियामकम् । अस्तु ईश्वर एव
भवन्मते नियामक इति वक्तमशक्यम् । तस्य समद्शित्वात् । तस्माद्दृष्टमेव नियामकमितिवाच्यम् । तचात्मानमन्तरेण अनुपपन्नमिति शरौरातिरिक्त एवात्माभ्युपेयः )
(चार्वाकेकदेशिनस्तु—'काणोऽहम्' 'अहं जानाामि'इतीन्द्रियधर्मसामानाधिकरण्यदर्श्वनात्सुभिरत्यामां सम्बर्धा सर्वार स्वरोग सम्बर्ध स्वरान स्वरोग स्वर्धा स्वर्धा स्वर्धन स्वर्धनात्सु-

षुप्तिदशायां सत्यापं शरीरे चथुराद्युपरमे घटाद्यनुपलक्षेश्वेन्द्रियमेवात्मेत्याहुः । तन्निरस्रति—) नापीन्द्रियाणामात्मत्वम् । तथात्वे "योऽहं घटमद्राक्षं सोऽहमिदानीं स्पृशामि ''इत्यनुसन्धानायोगात् । ( नचेन्द्रियान्तरेणानुसन्धीयत इति वाच्यम् । अन्यानुभूतेर्थेऽन्यानुसन्धानायोगात् । ) ( अपरे चार्वाकास्तु-पुषुप्तिदशायां षधुरादीनामुपरमेऽपि मनसा सर्वे व्यवहारदश्चेना-त्तस्य नित्यत्वाच मन एवात्मा । अत्र श्रुतिरप्याह '' अन्बोन्तर आत्मा मनोमयः'' इति मन्यन्ते । तदसत् । मनसोऽणुत्वेन सुखादानुपलम्भप्रसङ्गात् । )

(इतरे चार्वोकास्तु-प्राणेन विना व्यवहारादर्शनात "पिपासावानहम्" इत्यायु-पलव्येश्व प्राण एवात्मा । अत्र श्रुतिरप्याह "अन्योन्तर आत्मा प्राणमय" इति कल्यन्ति । तदपि न मुक्तम् । तस्यानित्यत्वेन उपरि निर्दिष्टरूषणापत्तेः । पुत्रे ९ष्टे नथेऽ-हमेव पुष्टोनष्टश्व इत्याद्यनुभवदर्शनात् "आत्मा वै जायते पुत्र" इति श्रुतेश्व पुत्र एवात्मेत्यपि कश्चित् । तदपि न तादशानुभवस्य अभिमानत्वात् । )

( उपदर्शितश्रुतीनामात्मनो झानाधिकरणत्वप्रतिपादक " सत्यं झानमनन्तं ब्रह्म " इति दृश्यमानश्रुतिबाध्यत्वास्पूर्वपक्षे तास्पर्यम् । )

(दिगम्बरास्तु-देहातिरिक्तदेहपरिमाण आत्मा । स च दीपप्रभेव सङ्कोचिवकास-शालीत्याहुः । तदप्यिकश्चित्करम् । तस्यानित्यत्वापत्त्या पूर्वोक्तदोषतादवस्थात् । इति सङ्क्षेपः ।)

### **इति नास्तिकमतनिरासः**।

अथं साङ्ग्द्यशास्त्रहाः (आत्ममूलप्रकृतिमहंदहह्नारपंचतन्मात्राषोडशविका-रमेदात्पंचविशति तत्नानि । तत्र शीकरनिर्लितामरसंपलाणवत्कर्तृत्वभोक्तृत्वादि निर्लित आत्मा, स च न प्रकृतिने विकृतिश्च । न कारणं न कार्यमिति यावत् । परन्तु क्तनः, मूलप्रकृतिस्तु जगत्कर्त्रां नित्या जडा च । अतं एव न विकृतिः । महत्तत्वं च प्रकृतेः परिणामः प्रकृतिकार्यमिति यावत् । अहङ्कारश्च " अहं सुंखी " " अहं दुःखी " इत्याद्यमिमानः । अयं च महत्तत्वस्य कार्यम् । तन्मात्रं च शब्दस्पशेक्षपरसगन्धाः । एते अहङ्कारस्य कार्याणि । महदादयश्चेते सप्त प्रकृतयो विकृतयश्च । विकारास्तु श्रेषत्र-त्वक्त्वसूरसनाष्ट्राणानि पञ्च ज्ञानिम्द्रयाणि, वाक्पाणिपादपायुपस्थानि पञ्च कमेनिद्रयाणि, ममआकाष्ट्रावायुतेजोजलपृथिव्यः पञ्च महाभूतानीति षोडशसङ्ख्याकास्तैमेहाभूतैः शरीरमुत्पाद्यते । तत्सम्बन्धवसात्प्रकृतिरैव सर्व करोति । तत्संसर्गवशादात्मनोऽद्यङ्करो-मीत्यभिमानो जायते । स एवात्मनो बन्ध इत्युच्यते । तिव्वतेनाच्च मोक्ष इत्यादः । )

(तदसत्-अहं कर्ता, अहं भोक्ता, अहं जानामीति कर्तृत्वभोकृत्वचैसन्यानां सामा-नाधिकरण्यप्रतीतेश्वेतनातिरिक्तप्रकृतिसद्भावे मानाभावात् । जडायाः प्रकृतेः कर्तृत्वा-सम्भवाद ।)

4

# (नतु-"प्रकृतेःक्रियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वशः। अहङ्कारविमूढात्मा कर्ताहिमिति मन्यते "।।

इति भगवदुक्तेः । सामानाधिकरण्योपलम्भो श्रम एव, इति चेन्न । "प्रकृतेः" अहप्रस्य "गुणैः" तज्जन्येच्छादिभिः, अहमेव कर्तेति तदर्थत्वात् । अत एव "तत्रैवं सति कर्तारमात्मानं केवलं तु वः " इत्युपरितनभगवदुक्तिः सङ्गच्छते । इति कृतं पक्षवितेन।)

# इति साङ्ख्यमतनिरूपणम् ।

योगगम्यः । योगश्चित्तवृत्तिनिरोधनम् । तच ( पातञ्जलशास्त्रज्ञास्तु -आत्मा चित्तस्य बाह्यविषयनिवर्तनादन्तराभिनिवेशः )

#### इति पातञ्जलमतनिरूपणम् ।

( वेदान्तिनस्तु " एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म" इत्यादिश्वतेरेकं ब्रह्मेवास्ति । तच " अवि-नाशी वारे ज्यमात्मा सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मोति " श्रुतोर्निस्यविज्ञानस्वरूपम् । तदेव " एकोऽहं बहु स्याम्" इति श्रुतेरुपाधिवशाजीव इत्युच्यते । तस्येव स्वमायानिर्मिता-विद्याविद्याभ्यां बन्धमोक्षौ भवतः । शरीरे आत्मत्वाभिमानकार्यित्र्यविद्या: विद्या त तिभवतिका । शरीरे आत्मत्वाभिमानो बन्धः । तिभवतिरेव मीक्ष इत्युच्यते । तस्मिन्नेव ब्रह्मणि रज्जी सर्प इव मिथ्याभृतसंसारो भासते । तस्माह्रम्वेव सत्यं जग-न्मिथ्या इत्याहुः । इदमपि युक्तं न प्रतिभाति । प्रत्यक्षसिद्धपदार्थंस्य मिथ्यात्वासम्भवात् । न च रजी तिहें कथं सर्पस्य मिभ्यात्विमिति वाच्यम् । प्रसिद्धस्येव सर्पस्य तत्र भाना-क्रीकारेण दृष्टान्तवैषम्यात् । न च तत्राप्यसदेव सर्पो भासत इति वाच्यम् । तथा स्राते शशकराङ्गस्यापि भानापत्तेः । अथ तर्हि स्वप्ने कथं शस्त्रप्रहारादोर्मिथ्यात्वमिति मा भाषिष्ठाः । प्रसिद्धस्यैव शक्तप्रहारादेः स्वस्मिन्नारोपमात्रत्वात् । अतएव स्वप्नो मानसविपर्यय इत्युच्यते । न च मिथ्यात्वप्रतिपादकश्रुतेरप्रामाण्यापत्तिरिति वाच्यम् । तस्या जन्यभावस्य नश्वरत्वप्रतिपादने तात्पर्यात् । अन्यथा वेदस्यापि मिथ्यात्वा त्तत्प्रतिपाद्य ब्रह्मणोऽपि तथात्वापत्त्या नास्तिकमतप्रवेशप्रसङ्गः । )

( एवं विश्रत्यविश्वानं ब्रह्मेत्युक्तं तदिप न, तस्य दुरुपपादकत्वात् । तथाहि किमा-त्ममात्रं नित्यविज्ञानस्वरूपमुत जीवाः, किमुत ईश्वरः । नाद्यः मेवीदीनामपि यावदन्त-र्गतत्वेन मेरुमेद्विषय इत्यनुभवापत्तेः । सुषुप्ताविप विषयभासप्रसङ्गाच । न च वक्तव्यं निर्विषयकमेव तदुररीकियत इति । निर्विषयकस्य ज्ञानत्वे मानाभावात् । न द्वितीयः षटस्तद्विषयः पटस्तद्विषयो बेत्यत्र विनिगमनाविरहेण " मसितेऽिं छञ्चन न प्रशा-न्तिर्व्योधेः " इति न्यायेन तहोषतादवस्थ्यात् । " विनिगमना च एकतरपक्षपातिनी युक्तिः " । जीवस्य नित्यविश्वनकपत्वे मिर्दिष्टदोषस्य दुर्वौरत्वात् सि. चं. । )

# इत्यात्मनिरूपणम् ।

मनसो इक्षणमाह-

सुलदुःखाद्यपरुग्धिसाधनं मनः । तत्र मत्यात्मनियतत्याद-नन्तं परमाणुरूपं नित्यं च ॥ १८॥

सुरवेति । स्पर्शरहितत्वे सति क्रियावत्वं मनसो छक्षणम् । (एतेन प्रमाणमपि दर्शितम्-तथाहि सुसादिसाक्षात्कारः करणसाध्यः । जन्यसाक्षात्कारत्वात् । चाक्षुषादिवदित्यनुमानाचक्षुरादीनां बाधान्मनः सिद्धधित । सि. च. । ) मनोविभजते— तश्चिति । (मनश्चेत्यर्थः । मनस्रोऽनन्तत्वे हेतुमाह-प्रत्यारमेति । आत्मानमात्मानं प्रति प्रत्यात्मं तस्मित्रियतत्वात्रियमेन वर्तमानत्वादित्यर्थः ।) एकैकस्यात्मन एकैकं मन आवश्यकमित्यात्मनामनेकत्वान्मनमोऽप्यनेकत्वमित्यर्थः । परमाणुरूप-मिति । (मीमांसकः शङ्कते ) ननु मनो नाणु । किन्तु विभु । स्पर्शरहित-द्भव्यत्वादाकाशवत् । इति चेन्न । मनसो विभुत्वे, आत्ममनःसंयोगस्यास-मवायिकारणस्यामावाज्ज्ञानानुत्पत्तिप्रसङ्गात् । न च विभुद्धयसंयोगोऽस्तीति वाच्यम् । तत्संयोगस्य नित्यत्वेन सुषुत्यभावप्रसङ्गात् । पुरीतिति ( नाडी-विशेषः ) व्यतिरिक्तप्रदेश आत्ममनः संयोगस्य सर्वदा विद्यमानत्वात् । अणुत्वे त यदा मनः पुरीतितं प्रविशाति तदा सुषुप्तिः । यदा निःसरित तदा ज्ञानोत्पत्तिः । इत्यणुत्वसिद्धिः । (नतु मनसोऽणुत्वेऽष्टावधानिनां कयं युगपज्ज्ञान्ते-त्यत्तिः। मनसश्रक्षुरिन्द्रियसंयोगकाले त्विगिन्द्रियादीनां संयोगासम्भवादिति चेन्न । मनसो-अतिशयवेगशालित्वेन क्षणविलम्बेनैवेन्द्रियसम्बद्धं सदभ्यासविशेषशाल्यष्टावधानिनां ज्ञानो-त्पादनायुगपदनुभवामीति प्रत्ययो भ्रमः । अत एव किमुक्तं व्यासङ्गात्र ज्ञातमित्यनुभवो दरीदृत्यते । तथा न न्यायसूत्रम् " युगपज्ञानानुत्पत्तिमेनसो लिङ्गम् " इति । मनसो नित्यत्वे साघवं परमाणुरूपत्वाद्वा नित्यमित्याह नित्यश्चेति । )

इति मनोनिरूपणम् ।

( अय गुणात्रिरूपवितुं । तत्र प्रथमोहिष्टं ) रूपं स्क्रयाति— चक्षुर्मात्रप्राद्यो गुणो रूपम् । तत्र गुरुनीलपीतरक्तहरितकपिश चित्रभेदात्सप्तविधम् । पृथिव्यप्तेजोद्यत्ति तत्र पृथिव्यां सप्त-विधम् । अभास्तरं गुरुं जले । भास्तरं गुरुं च तेजसि ॥१९॥

चक्कुरिति | (चक्करेव चक्कुमीत्रम् । चक्कुमीत्रेण प्राह्मश्रुमीत्रप्राहाः । चक्कुषो भिन्नानि यानि त्वगादीन्द्रियाणि तैरप्राह्मत्वे सित चक्कुमीह्मत्वम् । सङ्ख्यादावित्याप्ति- वारणाय मात्रपदम् । सङ्ख्यादयश्रक्षुण गृह्मन्ते तथा त्वचापि गृह्मन्ते, अतस्तेषां चक्कुमीत्रप्राह्मतं नास्ति । "चक्कुभिन्नेन्द्रियाप्राह्मत्वे सिते चक्कुमीह्मत्वस्म्" इति पर्यवसितं लक्षणम् । ) सङ्ख्यादावितव्याप्तिवारणाय "मात्र" पदम् । इति पर्यवसितं लक्षणम् । ) सङ्ख्यादावितव्याप्तिवारणाय "मात्र" पदम् । इति पर्यवसितं लक्षणम् । ) सङ्ख्यादावितव्याप्तिवारणाय "मात्र" पदम् । इत्याप्तिवारणाय "गृह्मन्त्रप्राह्मनातिमत्त्वं वाच्यम् । ( प्रभाभित्तसंयोगेऽतिव्याप्तिवारणाय "चक्कुमीत्रप्राह्मन्तिसंयोगेः संयोगः स्रोऽपि "चक्कुमीत्रप्राह्मः । अतस्तत्रातिव्याप्तिः । तद्वारणाय "चक्कुमीत्रप्राह्मन्तातिमत्वम्" । प्रभाभित्तिसंयोगे वर्तमाना संयोगत्वजातिने चक्कुमीत्रप्राह्मा । किन्तु त्विगिन्द्रयस्थापि । अतस्तिक्षरासः । चक्कुमीत्रप्राह्मजातिमत्वम् । )

नन्वव्याप्यवृत्तिनीलादिसमुदाय (व्याप्तं योग्या व्याप्या, नव्याप्या एकदेशवर्तिनी हित्तिः स्थितियेषां तेषां नीलादीनां समुदायः) एव चित्ररूपम् । इति चेल । रूपस्य व्याप्यवृत्तित्विनयमात् (व्याप्या सर्वदेशवर्तिनी हित्त्रवेस्य तस्य भावः । इक्षहित्तकिविसयोगः शाखाद्यवयनवच्छेदेन न तु सर्वेस्यन्यक्षे, अतस्त-स्याव्याप्यवृत्तित्वम् । परं रूपात्मको गुणः सक्तवावयवेषु वर्तते । न हि तादशः कोऽि हक्षावयवो वर्तते यो नीक्ष्यः स्थात् । अतस्तस्य व्याप्यवृत्तित्वम् ) । इति चेल । रूपरहितत्वेन पटस्याप्रत्यक्षत्वप्रसङ्गात् । (बहिईव्यप्रत्यक्षे कपस्य सम्या-येनेव कारणत्वात् ।) न च रूपवत्समवेतत्त्वं (कप्यत्यु पटावयवेषु समवेतत्वं सय-वायेन वर्तमानत्वं) प्रत्यक्षत्वप्रयोजकम् । (अयमाशयः—व्यापि रूपविद्रवयेवरा-रुपेऽवयविनि स्वातन्त्रवेश रूपामावाश्याक्षुपप्रत्यक्षयोग्यत्वं नास्ति तथापि तदारम्भका-वयवगतक्षपप्रत्यक्षेणेव तत्प्रत्यक्षं सम्भवतीति नाशक्कनीयम् ) गौरवात् । (सम्बन्धकल्पनायाभित्यर्थः ) । तस्मात्पटस्य प्रत्यक्षत्वानुपपत्या चित्ररूपासिद्धिः ।

रूपस्याश्रयमाह-पृथिवीति । आश्रयं विभज्य दर्शयति । तन्निति । (ननु यमुनासिललादौ कयं नीलोपलम्भ इति चेन्ना तस्य स्थलोपाधिकत्वात् । अत एव वियति विक्षेपे धवलिमोपलम्भः । वैश्वानरादौ जपष्टम्भकपार्धिवरूपेण प्रति-बन्धाद्रास्वरग्रुक्कस्यानुपलब्धः ) ।

# इति रूपनिरूपणम् ।

#### रसं रुधयति—

रसनप्राह्मो गुणो रसः। स च मधुराम्ललवणकदुकषाय-तिक्तभेदात्पड्विधः। पृथिवीजलहिषः। पृथिव्यां षड्विधः। जले मधुर एव ॥ २०॥

रसनेति । (रसनप्राह्मते सित गुणत्वं रसस्य लक्षणम् ) रसत्वेऽतिव्याप्तिप-रिहाराय "गुण्" पद्म् । (रसत्वात्मिका जाती रसनप्राह्मा परं न सा गुणः । अतो-ऽतिव्याप्तिव्युदासः ) । रसस्याश्रयमाह्म—पृथिवीति ॥ आश्रयं विभज्य द्दीयति पृथिव्यामिति । (नमु जम्बीरजलादी, आम्लोपल्ले क्षां "मधुर एवं" इति नेत्र । तस्य जम्बीराधौपाधिकत्वात् । जले माधुर्वसत्त्वे क्रतो नोषलभ्यते इति नेत्र । आमलक्षमक्षणादीनां तद्वधककत्वात् । )

## इति रसनिरूपणम् ।

गन्धं रुधयति-

ब्राण्डास्तो गुणो गन्धः। स च द्विविधः । सुरभिरसुरभिश्च । पृथिबीमात्रहत्तिः ॥ २१ ॥

प्राणिति । गंधत्वे ऽतिव्याप्तिवारणाय गुणपदम् । (ननु जलबाध्वेरिप मन्धप्रतीतेः कथं तस्य पृथिवीमात्रवृत्तित्वमिति चेत्र । तत्र यो गन्धः प्रतीयते स पृथिवीसम्बन्धादेव । पृथिवीसम्बन्धसत्त्वे गन्धसत्त्वं पृथिवीसम्बन्धाभावेगन्धाभाव इत्य-व्ययव्यतिरेकाभ्यां तस्य पार्थिवत्वात् )

इति गन्धनिरूपणम् ।

स्पर्शे लक्षयाते-

त्विगिन्द्रियमात्रप्रास्यो गुणः स्पर्भः । स च त्रिविधः । श्रीतो-ष्णानुष्णश्रीतभेदात् । पृथिष्यप्तेजोबायुरुत्तिः । तत्र श्रीतो जले । उष्णस्तेत्रसि । अनुष्णाश्रीतः पृथिबीवाय्वोः ॥२२॥

त्वागिति । (त्विगिन्द्रयभिन्नोन्द्रयाप्राह्मत्वे सित त्विगिन्द्रियप्राह्मत्वम् । संयोगाद्वो ययपि त्विगिन्द्रयप्राह्माः सन्ति तथापि तेषां चक्षुषापि प्राह्मत्वात् त्विगिन्द्रयमात्रप्राह्मत्वं नास्तीति न तत्रातिव्याप्तिः । ) स्पर्शत्वेऽतिव्याप्तिवारणाय गुण पद्म् । संयोग्गाद्मवित्रयाप्तिवारणाय मात्र पदम् ।

# इति स्पर्शनिरूपणम् ।

( प्रसङ्गाद्र्पादिचतुष्ट्यस्य पाकजत्वापाकजत्वे प्रतिपादयभित्यत्वानिस्यत्वे प्रति-पादयति । सि. च. )

रूपादिचतुष्ट्यं पृथिव्यां पाकजमित्यंच । अन्यत्रापाकजं नित्यमित्यं च । नित्यगतं नित्यमित्यगतमित्यम् ॥ २३ ॥ रूपादीति । (कपमादि यस्य तद्गादि । चतुर्णो समृहश्चतुष्ट्यम् । रूपादि च तचतुष्ट्यं च रूपादिचतुष्ट्यम् । रूपात्यग्न्यस्पर्धाः । पाकाज्ञातं पाकजम् । ) पाकत्तेजःसंयोगः । तेन पूर्वरूपं नश्यिति । रूपान्तरमुत्पद्यत इत्यर्थः । अत्र परमाणुष्वेव पाकः । न झणुकादौ । ततश्चामपाकिनिश्चिते चटे परमाणुषु रूपान्तरोत्पत्तौ श्यामघटनाशे पुनद्वर्चणुकादिक्रमेण रक्तघटोत्पत्तिः । अत्र परमाणवः समवायिकारणम् । तेनःसंयोगोऽसमवायिकारणम् । अदृष्टादिकं निमित्तकारणम् । द्वचणुकादिरूपे कारणरूपमसवायिकारणमिति पीछु (परमाणु पाकवादिनो वैशेषिकाः । पूर्वघटम्य नाशं विनेव, अवयविन्य-वयवेषु परमाणुपर्यन्तेषु युगपद्वपान्तरोत्पत्तिः (तस्य संव्छद्रत्वात् । अन्यया तद्वततण्डुलादेः पाको न स्यात् । तेनेयं व्यवस्था सम्पद्यते । अतएव पार्थिवपरमाणुष्ठ रूपादिकमित्यर्थः । अन्यत्वति चयवस्था सम्पद्यते । अतएव पार्थिवपरमाणुष्ठ रूपादिकमित्यर्थः । अन्यत्वति चयवस्था सम्पद्यते । अत्र पार्थिवपरमाणुष्ठ रूपादिकमित्यर्थः । अन्यत्वति । परमाणु-गतमित्यर्थः । अनित्यगतमिति । द्वणुकादिनिष्ठमित्यर्थः । रूपादिचतुष्ट्यमुद्भृतं प्रत्यक्षम् । अनुद्भृतमप्रत्यक्षम् । उद्भृतत्वं प्रत्यक्षप्रयोजको धर्मः । तद्भावोऽनुद्भृतव्यम् ।

(ननु स्पर्शः कथं पाकज इति चेन्न । रसालफलादावातपादिना कोमलकितनस्प-शौत्पादस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वात् । केचिनु अवयवसंयोगविशेषस्य एव काठिन्यादिरित्याहुः । तदसत् । तथासित तस्य चाक्षुषत्वापत्तेः । स्पार्शनसंयोगस्य चाक्षुषत्वानयमात् । )

#### इति पाकविचारः

संख्यां लक्षयति-

एकत्वादिव्यवहारासाधारणहेतुः संख्या । सा नवद्रव्यवृत्तिः । एकत्वादिपरार्धपर्यन्ता । एकत्वं नित्यमनित्यं च । नित्यगतं नित्यम् । अनित्यगतमनित्यम् । द्वित्वादिकं तु सर्वत्रानि-त्यमेव ॥ २४ ॥

एकत्वादीति । (एकत्वमादिर्थस्य स एकत्वादियों व्यवहारः एकत्वं द्वित्व मित्याद्यात्मकस्तस्य हेतुः संख्या । नतु संख्याया अविधरस्ति नवेत्याशङ्क्याह एकत्वा-दिपरार्श्वेति । नित्यानित्यत्वभेदेनैकत्वं द्विविधमित्याह । एकत्विमाति । गगनपरमाण्वा-दिगतिमत्यर्थः । अनित्यगतिमितिः । परमाणुभिन्नपृथिव्यादिचतुष्टयगतिमत्यर्थः अन्न स कारणगतमेकत्वमसमवायिकारणमिति बोध्यम् । द्वित्वादिकमानित्यमेवेत्याह-द्वित्वा-दिकमिति । आदिमा त्रित्वादिपरिग्रहः । सवन्नेति । नित्यानित्यह्वव्ययोरित्यर्थः । तथाव अपेक्षाबुद्विजन्यत्वाद्वित्वादिकमानित्यमेति भावः । )

(ननु कथमपेक्षाबुद्धिजन्यत्वमितिचेदुच्यते । घटद्वयसिककर्षानन्तरमयमेकोऽयमेक इतिज्ञानं जन्यते । इदमेवापेक्षाबुद्धिरित्युच्यते । ततोघटद्वये द्वित्वमुत्यद्यते । अत्र घटद्वयगतमेकत्वमसमवायिकारणम् । घटद्वयं समवायिकारणम् । अपेक्षाबुद्धिनिमत्त-कारणम् । ततो द्वित्वद्वित्वत्वनिर्विकल्पकम् । तत "इमो द्वो" इति द्वित्वविशिष्टेंस्य प्रत्यक्षम् । तिभवीद्दार्थमेवापेक्षाबुद्धेन्त्रिक्षणावस्थायित्वं कल्पनीयम् । तिमन्नेव क्षणेऽपेक्षा-बुद्धेन्त्राः, तदुत्तरक्षणे च द्वित्वस्य नाशः ः, तत्रापेक्षाबुद्धिनाशः कारणम् । अन्यथा अपेक्षाबुद्धिनाशानन्तरमपि द्वित्वप्रत्यक्षत्वापत्तिः । एवं त्रित्वादिकमपि बोध्यम् । अतीन्द्रिये द्वित्वादिकं तु योगीश्वरापेक्षाबुद्धिजन्यम् । तन्नाशश्च योगिनामपेक्षाबुद्धिनाशादिनेति ध्ययम् । सि. चं. ।)

इति सङ्ख्यानिरूपणम् ।

#### परिमाणं लक्षयाति-

# मानव्यवहारासाधारणं कारणं परिमाणं नवद्रव्यवृत्ति । तस चतुर्विधम् । अणुमहद्दीर्घ न्हस्तं चेति ॥ २५ ॥

मानेति । परिमाणं विभजते—तस्ति । भावप्रधानो निर्देशः । अणुत्वं महत्वं दीर्घत्वं च्हस्वत्वं चेति । (मानं परिमितिस्तस्य यो व्यवहार इदं महदि-दमिवत्याद्यात्मकस्तस्य कारणं परिमाणमित्यर्थः । परममध्यमभेदेन तिर्दिष्धम् । तत्र परमाणुत्वच्हस्तवे परमाणुमनसोः । मध्यमाणुत्वच्हस्तवे द्वशणुके । परममहत्त्वदीर्घत्वे गगनादो । मध्यममहत्त्वदीर्घत्वे घटादाविति बोध्यम् । "एतन्मोक्तिकादिदं मौक्तिकमणु" इति व्यवहारस्यापकृष्टमहत्त्वाद्रौणत्वम् । एवं केतनाद्वश्रजनं च्हस्वमित्यत्रापकृष्टदीर्धत्वाद्रौण्णत्वम् । परिमाणं क्रचित्सङ्ख्याजन्यं क्रचित्परिमाणजन्यं क्रचित्प्रचयास्थसंयोगजन्यं व । तत्राद्यं परमाणुद्धित्वजन्यं द्वशणुके द्वशणुकवहुत्वजन्यं त्र्यणुके । द्वितीयं कपास्यितमाण्यज्ञयं घटपरिमाणम् । तृतीयं तृत्वावयवसंयोगजन्यं तृद्धपिण्डपरिमाणम् । स्वमेव संयोगः शिथिल इत्युच्यते ।)

### इति परिमाणनिरूपणम् ।

पृथक्त्वं छक्षयति--

पृथग्वववहारासाधारणं कारणं पृथवत्वं सर्वद्रव्यवृत्ति ॥२६॥

पृथगिति । इदमस्मात्पृथगिति व्यवहारकारणमित्यथेः । (तच एकप्रथ-क्त्वद्विप्रथक्त्वादिभेदेन बहुविधम् । तत्रैकप्रथक्त्वं नित्यगतं नित्यमनित्यगतमानित्यम् । द्विप्रथक्त्वादिकं सर्वत्रानित्यमेव )।

( ननु भेदातिरिक्ते पृथक्त्वे किं मानमिति चैन्न । 'घटः पद्ये नेति ' प्रतीतिविछ-क्षणाया 'घटः पटात्पृथक् ' इति प्रतीतेरैव मानत्वात् )

# इति पृथक्त्वनिरूपणम् ।

संयोगं लक्षयति-

संयुक्तव्यवहारासाधारणो हेतुः संयोगः सर्वद्रव्यवृक्तिः ॥२७॥ संयुक्तिति । "इमौ संयुक्तौ" इति व्यवहारहेतुरित्यर्थः । संख्या-दिलक्षणे सर्वत्र दिकालादावतिन्यातिवारणाय असाधारणेति । संयोगो द्विविधः कर्मजः संयोगजश्च । आद्यो हस्तक्रियया पुस्तकसं-योगः । द्वितीयो हस्तपुस्तकसंयोगात्कायपुस्तकसंयोगः । सचाव्याप्य-वृत्तिः । स्वात्यन्ताभावसमानाधिकरणत्वमव्याप्यवृत्तित्वम् । (अव्याप्यवृत्ति-त्वपरिकारः २८ तमे पृष्ठे द्रष्टव्यः)।(कर्मजो द्विविधः। अन्यतरकर्मज उभयकर्मजश्चेति । तत्राद्यः शकुन्तशैलयोः संयोगः, द्वितीयो मेषयोः सयोगः । स पुनर्द्विविधः। अभि-घातो नोदनश्चेति । तत्रादिमः शब्दकारणीभृतः । द्वितीयस्तु क्षियादिकारणीभृतः )

### इति संयोगनिरूपणम् ।

विभागं लक्षयति-

संयोगनाशको गुणो विभागः सर्वद्रव्यवृत्तिः ॥ २८ ॥

संयोगेति । काळादावितव्याप्तिवारणाय गुण इति । रूपादावितव्याप्ति-वारणाय संयोगनाञ्चक इति । विभागोऽपि द्विविषः । कर्मजो विभाग-जश्चोति । आद्यो हस्तिकयया पुस्तकविभागः । द्वितीयो हस्तपुस्तकवि-भागात्कायपुस्तकविभागः ।

( नन्नीश्वरेच्छायामतिव्याप्तिवारणाय यद्यसाधारणो जनको विवक्षितस्तदा गुणस्य वैय्यर्थ्य स्यादितिचेन्मैवम् । कियायामतिव्याप्तिवारणाय तस्यावस्यकत्वात् । क्रियाक्षि-यावतोर्विभागः । विभागात्पूर्वसंयोगनाशः उत्तरदेशसंयोगोत्पत्तिरितिनियमात्क्रियाया अपि तज्जनकत्वात् ) ।

(ननु ययोः संयोगस्तयोरेव विभागान्मेर्हकेलासी भिन्नो इति व्यवहारः कथ-मितिचेन्न। तस्य गौणत्वात् )

### इति विभागनिरूपणम् ।

परत्वापरत्वयोर्लक्षणमाह-

परापरव्यवहारासाधारणकारणे परत्वापरत्वे पृथिव्यादिचतु-ष्ट्रयमनोद्वत्तिनी । ते द्विविधे । दिक्कृते कालकृते च । दूरस्थे दिक्कृतं परत्वम् । समीपस्थे दिक्कृतमपरत्वम् । ज्येष्ठे काल-कृतं परत्वम् । कनिष्ठे कालकृतमपरत्वम् ॥ २९॥ परिति । परव्यवहारकारणं परत्वम् । अपरत्यवहारकारणमपरत्वमित्यर्थः परत्वापरत्वे विभजते । ते द्विविधे इति । दिक्कृतयोरुदाहरणमाह दूरस्य इति । कालकृते उदाहरति ज्येष्ठ इति ।

#### इति परत्वापरत्वनिरूपणम् ।

गुरुत्वं लक्षयति-

आद्यपतनासमवायिकारणं गुरुत्वं पृथिवीजलवृत्ति ॥ ३०॥

आद्येति । (आवपतनस्यासमवायिकारणम् ) । द्वितीयादिपतनस्य वेगास-मवायिकारणत्वाद् (वेगोऽसमवायिकारणं यस्य । तस्य भावः ) वेगेऽतिव्याप्तिवार-णाय आद्येति । (तच रितकमाषकतोलकादिभेदेनानेकविधम् । परमाण्वादिनित्यगतं नित्यम् । घटाचिनत्यगतमनित्यम् । )

## । इति गुरुत्वम् ।

द्रवत्वं लक्षयति-

आद्यस्यन्दनासमवायिकारणं द्रवत्वं पृथिव्यप्तेजोष्टत्ति । तद्धि-विधं सांसिद्धिकं नैमित्तिकं च । सांसिद्धिकं जले। नैमित्तिकं पृथिवीतेजसोः ॥ ३१॥

आद्यस्यन्दनेति । स्यन्दनं प्रस्नवणम् । ( भावस्यन्दनस्य प्रस्नवणस्यासम-वायिकारणम् ) । तेजःसंयोगजन्यं नैमित्तिकम् । (निमित्तं कारणं तस्मादागतम्)। तिद्धित्रं सांसिद्धिकं (संसिद्धिः स्वभावस्तस्या भागतम्)। पृथिव्यां नैमित्तिकद्भवत्व-मुदाहरति घृतादाविति । तेजसि तदाह—सुवर्णादाविति ।

### । इति द्रवत्वनिरूपणम् ।

स्नेहं स्थयति-

चूर्णादिपिण्डीभावहेतुर्गुणः स्नेहो जलमात्रवृत्तिः । चूर्णादीति । (चर्णादीनां पिण्डीभावस्य गोलिकाभवनस्य हेतुवां ग्रुणः)। कालादावितव्याप्तिवारणाय गुण इति । रूपादावितव्याप्तिवारणाय चूर्णा-दिपिण्डीभावीते । (वृतादी यः बेहोऽनुभूयते स जलांशसम्पकीदेव )।

## । इति स्नेहनिरूपणम् ।

शब्दं छक्षयति-

श्रोत्रग्राह्यो गुणः शब्द आकाश्चमात्रवृत्तिः । स द्विविधो ध्वन्यात्मको वर्णात्मकश्चेति । ध्वन्यात्मको भेर्यादौ । वर्णा-त्मकः संस्कृतभाषादिरूपः ॥ ३३॥

श्रोत्रेति । राब्दत्वेऽतिन्याप्तिवारणायं गुण इति । रूपादावितव्या-प्तिवारणाय श्रोत्रेति । राब्दिस्रिविधः । संयोगनो विमागनः राब्दमश्चेति । तत्राद्यो भेरीदण्डसंयोगादिनन्यः । द्वितीयो वंश उत्पाट्यमाने दलद्वयवि-मागनन्यश्चटचटा राब्दः । भेर्याकाशमारभ्य श्रोत्रपर्यन्तं द्वितीयादि राब्दाः राब्दनाः ।

( अय भेर्यायवच्छेदेनोत्पन्नस्य कर्यं श्रोत्रदेशे ज्ञानोत्पत्तिरितिचेत्र । वीचितरङ्गन्यायेन कदम्बमुकुरुन्यायेन वा ततुत्पत्तेः । भेरीशब्दो मया श्रुत इति धीरतु आन्तिरेव । अत एव भेरीजन्यतादशशब्दान्मया मन्दशब्दस्तादशः श्रुत इत्यनुभवः । )

( साङ्ख्यवेदान्तिनो-पृथिव्यादिपश्वसु शब्दिमच्छतः । )

( खतन्त्रासु-भेर्यी शब्द:, मृदङ्गे शब्द:, इति व्यवहारात्पृथिव्यामेव शब्दमिच्छन्ति )

(तन्मतिनराकरणाय आकाशमात्रहत्तीति । शब्दनाशश्चोत्तरशब्देन । योग्य-विभुविशेषगणनाशं प्रति स्वोत्तरगुणानां कारणत्वात् । अन्त्यशब्दनाशस्तु उपान्त्य-शब्दनाशेनेति बोध्यम् ।)

( केवित्तु सुन्दापसुन्दन्यायेनोपान्त्यशब्दस्याम्त्यशब्देन, अन्त्यशब्दस्योपान्त्यशब्देन नाश इत्यूचुस्तन्न । अन्त्यनाशपूर्वक्षणे उपान्त्यशब्दस्यैव नष्टत्वेन तस्य कारणत्वासम्भवात्)।

(ननु जैमिनीयाः 'सोऽयं ककार ' इति प्रत्यभिज्ञाबलाच्छन्दस्य नित्यत्वमङ्गीचकु-स्तत्कश्रमनित्यत्वमुपपादितमितिचेत्र । 'तदेवौषधम् ' इति प्रतीतिवत्तस्या अपि साजा-त्यावलम्बनत्वात् । अत एव 'उत्पन्नः ककारः, विनष्टः ककार ' इति प्रतीतिः सि. च.)

### इति शब्दनिरूपणम् ।

## बुद्धेरुक्षणमाह—

# सर्वव्यवहारहेतुर्ज्ञानं बुद्धिः । सा द्विविधा । स्मृतिरनुभवश्च ।

सर्वेति । जानामीत्यनुज्यवसायगम्यज्ञानत्वमेव छक्षणमित्यर्थः । ( सर्वे ये व्यवहारा आहारविहारादयस्तेषां हेतुर्बुद्धिरित्यर्थः । साङ्ख्यमते बुद्धिशब्दस्य महत्तत्त्व- वाचकत्वादन्तःकरणात्मकत्वाच झानिमिति । तथा च मनोभिन्नान्तःकरणे मानाभावः । यद्वा बुद्धिशब्दस्य ' अयं बुद्धिमान् ' इति ज्ञानविशेषे व्यवहारदर्शनार्तिक ज्ञानविशेषो बुद्धिरत आह झानिमिति ।से. चं. । ) बुद्धिं विभजते । सेति ।

#### बुद्धिविभागः

स्मृतेर्रुक्षणमाह्र—

संस्कारमात्रजन्यं ज्ञानं स्मृतिः ।

संस्कारेति । (संस्कार एव संस्कारमात्रम् । तजन्यम् । संस्कारिभाजन्यत्वे सित संस्कारजन्यत्वम् । तथा च प्रत्यभिशायाः संस्कारजन्यत्वेऽि संस्कारमात्रजन्य-त्वाभावाशातिव्याप्तिः ) । भावनारूयः संस्कारः । संस्कार्ष्वं सेऽतिव्याप्तिवारणाय श्रानिति । घटादिप्रत्यक्षेऽतिव्याप्तिवारणाय संस्कारः चन्यमिति ।

अनुभवं लक्षयति—

तिद्धेशं ज्ञानमनुभवः।

तद्भिषामिति । स्पृतिभिन्नज्ञानमनुभव इत्यर्थः । अनुभवं विभन्नते—

स द्विविधो यथार्थोऽयथार्थश्च । स इति । यथार्थानुभवस्य रुक्षणमाह—

तद्वति तत्प्रकारकोऽनुभवो यथार्थः । यथा रजत इदं रजतिमिति ज्ञानम् । सैव प्रमेत्युच्यते ।

तद्वतीति । (तत्पदं प्रकारीभूतधर्मस्य वाचकम् । स च 'रङ्गे रङ्गत्वं रजते रजतत्वम् 'इत्याद्याकारकः । तद्वति-तादशप्रकारीभूतधर्मवित रजतेत्यादावित्यर्थः । तरप्रकारकः-स-धर्मः, प्रकारो विशेषणीभूतो यस्य स तत्प्रकारकः 'रङ्गः' 'रजतम् ' इत्याद्याकारको रङ्गे रङ्गत्वपुरस्कारेण रजते रजतत्वपुरस्कारेण जायमानो वोञ्नुभवः स यथार्थानुभव इत्यर्थः )।

(ननु तद्वतीत्यस्य 'तदिधकरणे 'इत्यर्थकतया 'घटे घटत्वम् ' इति प्रमायाम-व्याप्तिः । आधेयताया इत्यनियामकतया तेन सम्बन्धेन घटरूपप्रकाराधिकरणाप्रसिद्धे-रित्याशयेन शङ्कते । नी. कं. ) ननु घटे घटत्विमिति प्रमायामन्याप्तिः । घटत्वे घटाभावादितिचेत् । न । ''यत्र यत्सम्बन्धोऽस्ति तत्र तत्सम्बन्धानुभव '' इत्यर्थोद्घटत्वेऽपि घटसम्बन्धोऽस्ति इति नान्याप्तिः । सेति । यथार्थानुभवः शास्त्रे प्रमेत्युच्यत इत्यर्थः ।

अयथार्थ इक्षयति-

### तदभाववति तत्प्रकारकोऽनुभवोऽयथार्थः ।

तद्भाववतिति । (तदभाववति-तादशधर्माभाववित तत्प्रकारकानुभवोऽययार्थः। यथा रजतत्वाभाववित रक्षे रजतत्वप्रकारकोऽनुभव 'इदं रजतम् ' इत्याकारकोऽन्यथार्थः।) निन्वदं संयोगीति प्रमायामिति व्याप्तिः (संयोगोऽस्मित्रस्तीति संयोगी । संयोगश्च एकदेशवृत्तिः । तेन एकस्मित्रेव वस्तुनि संयोगसंयोगाभावौ संभवतः । एक एव वृक्षः शिखरावच्छेदेन किपसंयोगी, मूळावच्छेदेन तदभाववान् । एतावता संयोगवत्त्वं संयोगाभावत्त्वं व तस्मिन्पर्यवस्त्रम् । तिद्वषयकं संयोगीत्याकारकं ज्ञानमप्ययथार्थे स्यादि-त्याशंकातात्पर्यम् ) इतिचेत्र । यदवच्छेदेन यत्सम्बन्धामावस्तद्वच्छेदेन तत्सम्बन्धज्ञानस्य विविधितत्वात् । संयोगाभावावच्छेदेन संयोगज्ञानस्य प्रमात्वान्नातिव्याप्तिः ।

(अत्र मीमांसकाः—अयथार्थज्ञानमेवाप्रसिद्धम् । न च तस्याप्रसिद्धत्वे कथं ति हुं हुक्तौ रजतत्वप्रकारकविसंवादीच्छ्या रजतार्थिनो विसंवादिप्रवृत्तिरिति वाच्यम् । पुरो-वितिज्ञानरजतत्वस्मरणाभ्यामेव संभवादित्याहुः । इदमिकिश्वित्करम् । तथा सित नेदं रजत-मिति बाधज्ञानादिप तदापत्तेः । उपस्थितेष्टभेदज्ञानाभाव एव विसंवादिप्रवृत्तौ बीजिमिति चेन्न । सत्यरजतस्थले विशिष्टज्ञानस्यैव प्रवर्तकत्वस्य प्रामाणिकत्वेन लाघवात्तस्यैव सर्वेत्र प्रवर्तकत्वे। वित्याचित्यादित्यन्यथाख्यातिप्रसिद्धेः । )

( वाचस्पतिभिश्रास्तु — ग्रुक्ताविदं रजतिमितिज्ञाने प्रसिद्धग्रुक्तिरजतत्वयोरलीक एव समवायो भासत इत्यङ्गीचकुः । तत्र युक्तम् । असतो मानाभावात् । सि. वं. )

### यथार्थानुमवं विभनते—

### यथार्थानुभवश्रतुर्विधः । प्रत्यक्षानुमित्युपमितिशाब्दभेदात् ।

यथार्थेति । ( यथार्थानुमनश्च प्रत्यक्षमेनेति चार्याकाः । प्रत्यक्षानुमिती इति कणादबौद्धौ । प्रत्यक्षानुमित्युपमितव इति नैयाथिकैकदेशिनः । प्रत्यक्षानुमितिभान्दा इति सांच्या योगिनश्च । प्रत्यक्षानुमित्युपमितिशान्दार्थापत्तय इति प्रामाकराः । प्रत्यक्षानुभित्युपभितिशान्दार्थापत्यनुपलन्ध्य इति भाष्टवदान्तिनौ । प्रत्यक्षानुमित्युपमितिशान्दार्थापत्यनुपलन्धिसम्भवेतिह्यक्षनिति पौराणिकाः । प्रत्यक्षानुमित्युपमितिशान्दार्थापत्यनुपलन्धिसम्भवेतिह्यक्षनेष्टाश्चेति तानिश्वकाः । एतेषां मतेऽस्वरसात्तस्य चातुर्विध्यं स्वयं दर्शयति । ) प्रत्यक्षेति ।

#### प्रसङ्गात्प्रमाकरणं विभनते-

# तत्करणमपि चतुर्विधम् । प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दभेदात् ॥३५॥

तत्करणिमिति । प्रमाकरणिनित्यर्थः । प्रमाकरणं प्रमाणिमिति प्रमाण-सामान्यस्थ्रणम् । (यथार्थानुभवात्मकप्रमायाः करणिमत्यर्थः । "अनिधगतार्थगन्तृ-प्रमाणम् " इति मीमांसकाः 'अनिधगता अज्ञाता अर्था घटाद्यस्तान् अधिगमयित, ज्ञापयतीति '। तदसत् । एकस्मिनेव घटे घटोऽयं घटोऽयमिति धारावाहिकप्रत्ययस्थले अधिगतार्थगन्तृणामप्रामाण्यापत्तेः । चातुर्विष्ये हेतुमाह प्रत्यक्षेति । तथाच न्यायसूत्रम् "प्रत्यक्षानुमानोपमानदाब्दाः प्रमाणानीति "।)

( प्रमाणज्ञानस्य करणज्ञानाधीनत्वादादी करणं निर्वेक्ति-)

असाधारणं कारणं करणम् । अनन्यथासिद्धकार्यनियतपूर्व-वृत्ति कारणम् । कार्ये पागभावप्रतियोगि ॥ ३६ ॥

असाधारणेति । साधारणकारणे दिकालादावितन्याप्तिवारणाय असा-धारणेति ( निह तादिक्षमि वस्तुजातं यत्कञ्चन कालविशेषं देशविशेषमीश्वरेच्छा वा निरपेक्ष्य समुद्भवेत । अतस्तेषां सकलकार्यकलापंत्रत्यविशेषेण कारणत्वात्साधारणत्वम् । तद्भिन्नत्वमसाधारणत्वम् । )

' पूर्ववृत्ति कारणम् ' इत्युक्ते रासभादावाति न्याप्तिः स्यादतो नियतेति । ( नियतत्वं व्यापकत्वं तथाच रासभादेः कदानित्पूर्वश्चतित्वे अपि तस्य नियतत्वाभावात्— व्यापकत्वाभावान्नातिन्याप्तिः।) तावन्मात्रे कृते कार्येऽतिन्याप्तिः ( स्वव्यापकत्वस्य स्विस्मन्सत्वात् ) अतः पूर्ववृत्तािति ( न्यापकत्वस्य स्विस्मन्सत्वेऽपि स्वप्वेश्वित्तत्वान् भावान्नातिन्याप्तिः )। ( प्राचीनास्तु ' क्यापारवत्त्वे सिति ' इत्यपि निवेशनीयम् । अतश्वक्षःसंयोगादौ नातिन्याप्तिः । श्रोत्रमनःसंयोगः शब्दो वा न्यापारः सम्भवत्येव । अतो न श्रोत्रेन्द्रिये करणलक्षणातिन्याप्तिः इति वदन्ति । )

ननु तन्तुरूपमि पटं प्रति कारणं स्यादिति चेन्न । ' अनन्यथासिद्धत्वे-साति ' इति विशेषणात् । अनन्यथासिद्धत्वमन्यथासिद्धिविरहः । अन्यथासिद्धिश्च त्रिविद्या ।

१ येन सहैव यस्य यं प्रति पूर्ववृत्तित्वमवगम्यते तं प्रति तदन्यथासि-द्धम् । यथा तन्तुना तन्तुरूपं तन्तुत्वं च पटं प्रति । ( तन्तवः स्वगतरूपेण तन्तुत्वेन च सह पूर्ववर्तिनो भवन्ति । अतस्तदुभयं पटात्मक कार्य प्रति 'अन्ययासिद्धम्'।

२ अन्यं प्रति पूर्ववृत्तित्वे ज्ञाते एव यस्य यं प्रति पूर्ववृत्तित्वमवगम्यते तं प्रति तदन्यथासिद्धम् । यथा शब्दं प्रति पूर्ववृत्तित्वे ज्ञाते एव घटं प्रति आकाशस्य । ( घटं प्रति आकाशः कारणं नवेति पृष्टे किंनामाकाशत्विमत्याश्वश्चायां शब्दाश्रयत्विमत्युक्ते शब्दं प्रति पूर्ववृत्तित्वं गृहीत्वैव घटं प्रत्याकाशस्य पूर्ववृत्तित्वं गृहाते अतो घटं प्रति आकाशोञ्ज्यथासिद्धः )।

३ अन्यत्रक्रुप्तानियतपूर्ववर्तिनैव कार्यसम्भवे तत्सहभूतमन्यथासिद्धम् । यथा पाकजस्थले गन्धं प्रति रूपप्रागभावस्य ।

(अपाकजस्थले गन्धंप्रति कुप्तनियतपूर्ववर्तिना गन्धप्रागभावेनैव पाकजस्थलेऽपि तत्सम्भवे रूपप्रागभावोऽन्यथासिद्धः । )

( नवीनाः पुनरेवमाहुः-ल्घुनियतपूर्वितिन एव कार्यसम्भवे तद्विश्रमन्यथासिद्धिम-त्येकिविधमेवान्यथासिद्धत्वम् । ल्घुत्वश्च शरीरकृतम्, उपस्थितिकृतम्, सम्बन्धकृतश्च । तत्र प्रथमम्-अनेकद्वव्यसमवेतत्वापेक्षया महत्वे । द्वितीयं गन्धं प्रति रूपप्रागभावापेक्षया गन्धप्रागभावे । गन्धस्य प्रतियोगिन उपस्थितत्वेन शीघं तदुपस्थितेः । तृतीयं दण्डत्व दण्डरूपाद्यपेक्षया दण्डादौ । स्वाश्रयदण्डसयोगादिरूपपरम्पराया गुरुत्वात् । एवं चैतावतेव निवाहेऽन्यथासिद्धिक्षिधापश्चधेति प्रश्वेचो व्युत्पत्तिवैचित्र्याय । नी. क्. )

एवञ्चानन्यथासिद्धकार्यनियतपूर्ववृत्तित्वं कारणत्वम् कार्यमिति । कारणं विभजते—

कारणं त्रिविधं समवाय्यसमवायिनिमित्तभेदात् ॥ कारणमिति-

समवायिकारणलक्षणमाह-

यत्समवेतं कार्यमुत्पद्यते तत्समवायिकारणम् । यथा तन्तवः पटस्य । पटश्र स्वमतरूपादेः । (१)

यत्समवेतेति । ( यस्मिन्समवेतं सत्समवायसम्बन्धेन वर्तमानं सत्कार्यमुत्पचते तत्समवायिकारणम् । यथा तन्तुषु समवेतं समवायसम्बन्धेन वर्तमानं सत् पटात्मकं कार्ये भवति, पटरूपं च तन्तौ समवेतं सदुत्पचते अतो यथाक्रमं पटं प्रति तन्तवः पटरूपं प्रति च पढः समवायिकारणम् ) ।

असमवायिकारणं लक्षयति-

कार्येण कारणेन वा सहैकस्मिक्षर्थे समवेतत्वे सित कारणमस-मवायिकारणम् । यथा । तन्तुसंयोगः पटस्य । तन्तुरूपं पटगतरूपस्य । (२)

कार्येणेति । (समवायिकारणे प्रत्यासम्नं सद्यज्ञनकं तदसमवायिकारणम् । तदा-सितिर्द्विविधा । कार्येकार्थप्रत्यासत्त्या कारणेकार्थप्रत्यासत्त्या च । तत्र कार्येकार्थप्रत्यासत्तिमु-दाहरति कार्येणेति । कार्येण पटात्मककार्येण सह एकस्मिस्तन्त्वात्मके कारणे समवेत-त्वात्तन्तुसंयोगः पटस्यासमवायिकारणम् । पटात्मकं कार्यं येषु तन्तुषु समवेतं तेष्वेव तन्तुसंयोगोऽपि समवेतोऽस्ति अतस्तस्यासमवायिकारणत्वम् । " कारणेकार्थप्र-त्यासत्तिमुदाहरति तन्तुरूपमिति "कारणेन पटेन सह एकस्मिस्तन्तौ समवेतत्वात्तन्तुरूपं पटस्यासमवायिकारणम् " इत्यर्थः ।

निमित्तकारणं छक्षयति-

तदुभयभिन्नं कारणं निमित्तकारणम् । यथा तुरीवेमादिकं पटस्य । (३) तदुभयेति । समवाय्यसमवायिभिन्नं कारणं निमित्तकारणमित्यर्थः ।

#### करणलक्षणमुपसंहरति -

# तदेतिश्रिविधकारणमध्ये यदसाधारणं कारणं तदेव करणम् । तदेतिदिति ।

# इति कारणनिरूपणम् ।

(करणं सप्रपन्नं निरूप्य पूर्वोदिष्ठप्रमाणविशेषलक्षणं विश्वसुरादी) प्रत्यक्षलक्षणमाह— तत्र प्रत्यक्षज्ञानकरणं प्रत्यक्षम् ।

तेति । प्रमाणचनुष्टयमध्य इत्यर्थः ( प्रत्यक्षज्ञानस्य करणं-साधनं प्रत्यक्षम् )। ( यद्यपि प्रमायाः प्रथमोदिष्टत्वात्तस्या रूक्षणमादौव कुमुचितं तथापि तस्याः प्रमाणो-प्रजीवकत्वेन तदुपजीव्यप्रमाणत्रक्षणमेवादाद्वचितमिति भावः । तच कचिदिन्द्रियं कचिदिन्द्रियार्थसिकिकपः कचिष्ठत्वात्तम् । तत्रायं निर्विकत्पक्षणने । द्वितीयं सिवकः त्पक्षणने निर्विकत्पक्षणने । द्वितीयं सिवकः त्पक्षणने निर्विकत्पक्षणने । तत्रायं च सिवकत्पक्षणानानत्तरं यत्र हानोपादानोपेक्षाबुद्धयो भवन्ति तत्र सिवकत्पक्षणनं द्वारीकृत्यं निर्विकत्पक्षणनम् , हानं दुःखसाधनत्वज्ञानं वंथां 'संपोमे दुःखसाधनम् ' इति । उपोद्षानम् ' सुखसाधनत्वज्ञानं वंथा स्वन्यन्दनवनितादिकं मत्सुखसाधनम् ' इति । उपोद्षाच ' उभयासाधनत्वज्ञानं यथा स्वन्यन्दनवनितादिकं मत्सुखसाधनम् ' इति । उपोद्षाच ' उभयासाधन-त्वज्ञानं यथा सृणादाविति ' सि. च. )।

प्रत्यक्षज्ञानस्य स्रक्षणमाह-

इन्द्रियार्थसिकक्जिन्यं ज्ञानं मत्यक्षम् । तद्विविधम् । निर्वि-कल्पकं सविकल्पकं च ।

इन्द्रियमिति । इन्द्रियं चक्षुरादिकम् । अथां घटादिस्तयोः सन्निकर्षः संयोगादिः । तज्जन्यं ज्ञानमित्यर्थः । (सन्निकर्षध्वंसवारणाय 'ज्ञानम् दिति । अज्ञानित्यादिवारणाय इन्द्रियार्थसिक्तर्षेति । अथ काचादिज्यवहितपदार्थप्रत्यक्षे- ऽव्याप्तिरितिचेत्र । खच्छद्रव्यस्य तेजोऽनिरोधक्त्वेन तदन्तश्रक्षः प्रवेशे सम्भवात् । अथ दर्पणे कंथं मुखप्रत्यक्षमिति चेत्र । दर्पणप्राप्तचक्षुवेव परावृत्य मुखं प्राप्य प्रत्यक्षजननात् । क्राचित्सवच्छद्रव्यस्येव दोषवशादन्यथा भानम् । दर्पणे मुखं पश्यामीति धीस्तु भ्रम एव ।

नवेश्वरप्रत्यक्षेऽज्याप्तिरिति वाच्यम् । अत्र जन्यप्रत्यक्षस्यैत लक्षितत्वात् । यदाह भग-वान्सूत्रकारः ' इन्द्रियार्थसिन्नकर्षोत्पन्नं ज्ञानमञ्यपदेश्यमञ्यभिचारिज्यवसायात्मकं प्रत्य-क्षमिति '। )

(अन्येतु-ज्ञानाकरणकं ज्ञानं प्रत्यक्षमिदं चेश्वरप्रत्यक्षसाधारणमिति । सि. चं. । अतु-मितौ परामर्शोत्मकज्ञानजन्यत्वादुपमितौ साद्दयज्ञानजन्यत्वाच्छाब्दे पद्ज्ञानजन्यत्वाच तेषां ज्ञानकरणत्वम् । प्रत्यक्षज्ञानस्य ज्ञानान्तरानपेक्षत्वात्तद्वयुदासः ।)

#### निर्विकल्पकस्यलक्षणमाह-

निष्पकारकं ज्ञानं निर्विकल्पकम् । यथेदं कि अवत् ।

निष्यकारकमिति । विशेषणविशेष्यासम्बन्धानवगाहिज्ञानमित्यर्थः । ननु निर्विकस्पके किं प्रमाणमिति चेन्न । गौरिति विशिष्टज्ञानं विशेषणज्ञा-मनन्यं विशिष्टज्ञानत्वात् । दण्डीतिज्ञानवदित्यनुमानस्य प्रमाणत्वात् । विशे-षणज्ञानस्य सविकस्पकत्वेऽनवस्थाप्रसङ्गान्निर्विकस्पकसिद्धिः ।

साविकल्पकं छक्षयति-

## सप्रकारकं ज्ञानं सविकल्पकम्।

यथा डित्थोऽयं ब्राह्मणोऽयं इयामोऽयमिति ॥ ३८ ॥

समकारकमिति । नामजात्यादिनिशोषणिवशेष्यसम्बन्धावगाहिज्ञानामे-त्यर्थः । सनिकल्पकमुदाहरति यथेति ।

(" अय प्रत्यक्षं षड्विधम् । प्राणजरासनचाक्षुषश्रीत्रस्पार्शनमानसभेदात् । प्राणज-त्वादिकं तु जिद्यामि, आस्त्राद्यामि, पत्र्यामि, राणोमि, स्पृशामि, मनसा सुखं साक्षा-त्करोमि, इत्यनुभवसाक्षिको जातिविशेषः । )

### इन्द्रियार्थसनिकर्ष विभनते ।

मत्यक्षज्ञानहेतुरिन्द्रियार्थसिककर्षः षड्विधः । संयोगः । संयुक्तसमवायः । संयुक्तसमवेतसमवायः । समवायः । समवेत-समवायः । विशेषणविशेष्यभावश्चेति ।

#### संयोगसन्निकर्षमुदाहरति-

चश्चषा घटमत्यक्षजनने संयोगः सन्निकर्षः । (१)

चक्षुषेति । द्रव्यप्रत्यक्षे सर्वत्र संयोगः सन्निकर्ष इत्यर्थः । आत्मा मनसा युज्यते । मन इन्द्रियेण । इन्द्रियमर्थेन । ततः प्रत्यक्षज्ञानमुत्पद्यते । ('तथाय द्रव्यचक्षिपस्पार्शनमानसेषु संयोग एव सन्निकर्ष इति भावः'।

#### संयुक्तसमवायमुदाहरति-

घटरूपप्रत्यक्षजनने संयुक्तसमवायस्सिकिक्षः। चक्षुःसंयुक्ते घटे रूपस्य समवायात्। (२)

घटेति—तत्र युक्तिमाह चक्षुःसंयुक्त इति । (" ननु दूरस्थघटादौ सत्यिष संयुक्तसमवाये कृतः परिमाणाप्रहणभितिचेदत्राहुः । परिमाणप्रहणे चतुष्टयसिकर्षांऽ प्यिषकं कारणम् । स च 'इन्द्रियावयवार्थावयवयोः, इन्द्रियावयवयोः, इन्द्रियावयवयोः, इन्द्रियावयवयोः तदभावात्परिमाणाप्रहः । इतरे तु दोषवशादेव न प्रहणमिति वदन्ति "।)

#### संयुक्तसम्वेतसमवायमुदाहरति-

रूपत्वसामान्यप्रत्यक्षे संयुक्तसमवेतसमवायः सन्निकर्षः।(३)

तत्र युक्तिमाह

चक्षुःसंयुक्ते घटे रूपं समवेतं तत्र रूपत्वस्य समवायात्। चक्षुरिति-

समवायमुदाहरति-

श्रोत्रेण शब्दसाक्षात्कारे समवायः सिकक्षः । (४) श्रोत्रेणेति - (शब्दस्य साक्षात्कारे प्रत्यक्षे )

( ननु श्रोत्रशब्दयोः कथं समवाय इत्यपेक्षमाणं प्रत्युपपादयति )

# कर्णविवरवृत्त्याकाशस्य श्रोत्रत्वाच्छब्दस्याकाश्चगुणत्वाहुणगु-णिनोश्च समवायात् ।

कर्णेति । (अथ समवायस्य नित्यत्वेन शब्दप्रत्यक्षे को व्यापार इति चेच्छव्दः श्रोत्रमनःसंयोगोवेति गृहाण ।) ननु दूरस्थशब्दस्य कथं श्रोत्रसम्बन्धः । इतिचेत्र । वीचितरङ्गन्यायेन कदम्बमुकुल्न्यायेन वा शब्दाच्छब्दान्तरो-त्पत्तिक्रमेण श्रोत्रदेशे जातस्य श्रोत्रसम्बन्धात्प्रत्यश्चसम्मवात् ।

समवेतसमवायमुदाहरति-

शब्दत्वसाक्षात्कारे समवेतसमवायः सिक्किः।(६) शब्दत्वेति।

तत्र युक्तिमाह—

श्रोत्रसमवेते शब्दे शब्दत्वस्य समवायात् । श्रोत्रेति— अभावमत्यक्षे विशेषणविशेष्यभावः सनिकर्षः। (६) तदुपपादयति ।

घटाभाववद्भूतलमित्यत्र चक्षुःसंयुक्ते भूतले घटाभावस्य विशेषणत्वात्।

घटाभाववदिति । ("इन्द्रियसम्बद्धविशेष्यत्वम् । इन्द्रियसम्बद्धविशेषणत्व-मिति यावत्") भृतलं विशेष्यं घटाभावो विशेषणम् । भृतले घटो नास्ती-त्यत्र घटभावस्य विशेष्यत्वं द्रष्टन्यम् । एतेन अनुपल्लेशः प्रमाणान्तरत्वं निरस्तरम् । यद्यत्रघटोऽभविष्यत्तर्हि भृतलमिवाद्राक्ष्यत् । द्श्रीनाभावाका-स्तीति तर्कितप्रतियोगिसत्त्वविरोष्यनुपल्लिश्यसहकृतेन्द्रियेणैव (तर्कितस्य प्रतियोगिनः सत्त्वस्य विरोधिनी या अनुपल्लिश्यस्त्या सहकृतमिन्द्रियं तेन ) अभाव-ज्ञानोपपत्तौ अनुपल्लेशेः प्रमाणान्तरत्वासम्भवात् । अधिकरणज्ञानार्थमपे- क्षमीयेन्द्रियस्यैव कारणत्वोषपत्तावनुपछ्ठेत्रेः करणत्वायुक्तत्वात् । विशेषण-विशेष्यभावो विशेषणविशेष्यस्वरूपमेव । नातिरिक्तः सम्बन्धः ।

प्रत्यक्षज्ञानमुपसंहरंस्तस्य करणमाह-

एविमिन्द्रियार्थसिक्षकर्षपद्भजन्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम् । तत्करणमि-न्द्रियम् । तस्मादिन्द्रियं प्रत्यक्षं प्रमाणमिति सिद्धम् ।। ३९॥ एविमिति । असाधारणकारणत्वादिन्द्रियं प्रत्यक्षज्ञानकरणमित्वर्थः ।

प्रत्यक्षमुपसंहरतितस्मादिति ।

॥ इति मत्यक्षखण्डम् ॥

### । अनुमानखण्डम् ।

( ' प्रत्यक्षानुमानयोषपजीव्योपजीवकभावसङ्गतिमभिप्रेत्य प्रत्यक्षानन्तरम् ') अनुमानं स्रक्षयति—

अनुमितिकरणमनुमानम् । परामर्श्वजन्यं ज्ञानमनुमितिः ।

अनुमितिकरणमिति । (अनुमितेः करणम्)। अनुमितेर्रुक्षणमाह-परामर्शेति । (परामर्शाजन्यम्)। (तथाच अनुमितौ परामर्शो व्यापारः। व्याप्तिज्ञानं करणम्)।

ननु संशयोत्तरप्रत्यक्षेऽतिन्याप्तिः । स्थाणुपुरुष (स्थाणुर्वा पुरुषोवित ) संशयानन्तरं पुरुषत्वन्याप्यकरादिमान् अयामिति परामर्शे सति पुरुष एवेति प्रत्यक्षजननात् । (तादशपरामर्शोत्तरं जायमानप्रत्यक्षस्थापि परामर्शजन्यत्वं वर्तते । तस्तत्रातिन्याप्तिरित्याशङ्कातात्पर्यम् )। नच तत्राप्यनुमितिरेवेति वाच्यम् । "पुरुषं साक्षात्करोमि" इत्यनुन्यवसायविरोधात् ( अनुन्यवसायः – ज्ञानविषयकं ज्ञानं तिद्वरोधात् )। इति चेन्न । पक्षतासहकृतपरामर्शजन्यत्वस्य विवक्षितत्वात् । (पक्षतया सदकृतो युक्तो यः परामर्शस्तजन्यत्वस्य वक्तुमिष्टत्वात् )। (तथाचोदाहते

परामशौत्तरप्र यक्षे पक्षतासहकृतपरामश्जन्यत्वामावान्नातिन्वाप्तिः ) । (सिवाधिवधा-विरहसह≱तसिद्ध श्रभावः सिषाधयिषाया:=साधनेच्छाया विरहेण=अभावेन सह-कृतो-युक्तः सिद्धेरभावः ) पश्चता । साध्यसिद्धिरनुमितिप्रतिबन्धिका ( साध्यस्य सिद्धिरनुमिति प्रतिबध्नाति । यथा पर्वते बन्ह्यात्मकसाध्यस्य सिद्धिर्वर्तते चेन्न पुनस्तन्न 'पर्वतो वन्हिमान् ' इत्यनुर्माति रुदेति ) । सिद्धिसत्त्वेऽपि ' अनुमिनोमि ' इती-च्छायामनुमितिदरीनात्सिषाधियषोत्तेनिका । ('पर्वतो वन्हिमान् ' इति सिद्धि-सत्त्वे अप 'प्रत्यक्षपरिकल्पितमप्यर्थमनुमानेन बुभुत्सन्ते तर्करसिकाः' इति न्यायेन कस्यचित्तर्करासेकस्य 'पर्वते वन्द्यन्मितिमें जायताम् ' इत्याकारकसिषाधियषायाः सत्त्वे पुनरुदेत्यनुमितिः अतः सिषाधियषाया उत्तेजकत्वं परिकलनीयम् ।) तत-श्चोत्तेनकाभावविशिष्टमण्यमावस्य दाहकरणत्वविसषाधयिषाविरहसहक्रत सिद्धचभावस्याप्यनुमितिकरणत्वम् । (वन्हिर्देहति । यदिच चन्द्रकान्तम-णिसमविहतस्ति न दहति । तत्रैव पुनः सूर्यकान्तमणिविशिष्टश्चेहहति । अतः सूर्य-कान्तमणेरुत्तेजकत्वम् । तदभावविशिष्टश्चन्द्रकान्तमण्यभावो दाहंप्रति कारणम् । तथैव सिषाधयिषाया विरहेण अभावेन सहकृतो युक्तः सिद्धश्रभावः कारणम् ।)

परामर्श रुक्षयति-

व्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मताज्ञानं परामर्शः ।

च्याप्तीति । व्याप्तिविषयकं यत्पक्षधर्मताज्ञानं स परामर्श इत्यर्थः ।

परामरीमभिनीय दर्शयति-

यथा वन्हिव्याप्यभूमवानयं पर्वत इति ज्ञानं परामर्शः ।

यथोति । (वन्हेर्व्याप्यो यो धूमस्तद्वानित्यर्थः) । (अत्र त्रयोऽशाः 'वन्हि-च्याप्यो धूमः,' 'मतुप्प्रत्ययगम्यस्तद्वैशिष्टधात्मकः' 'अयं पर्वत ' इति च । तेषु प्रथमो व्याप्तिसंज्ञकः द्वितीयो वैशिष्टधसंज्ञकः । तृतीयः पक्षधर्मताख्यः । एतावता च्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मताज्ञानत्वं परामर्शे पर्ध्यवसन्नम् ।)

अनुमितिमभिनीय दर्शयतितज्जन्यं पर्वतो वन्हिमानिति ज्ञानमनुमितिः ।
तज्जन्यमिति-परामर्शजन्यमित्यर्थः ।

### ब्याप्तेरुश्रणमाह—

यत्र यत्र धूमस्तत्र तत्राग्निरिति साहचर्यनियमो व्याप्तिः ।

यत्रेति—'यत्र यत्र धूमस्तत्राग्निः' इति व्याप्तेरमिनयः स्वरूपम् । साहचर्यनियम ' इति लक्षणम् । साहचर्य सामानाधिकरण्यं तस्य नियम इति । हेतुसमानाधिकरणात्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यसामानाधिकरण्यं व्याप्ति-रित्यर्थः । (हेतुसमानाधिकरणः-हेत्वधिकरणवृत्तियोऽभावः तस्य अप्रतियोगि यत्साध्यं तत्सामानाधिकरण्यं हेतौ । यथा । पर्वतो बन्हिमान्धूमादित्यत्र हेत्वधिकरणं पर्वतः तद्व-तियों अभावः घटाभावः तस्य प्रतियोगी घटः अप्रतियोगी बन्हिः तत्सामानाधिकरण्यं धूमे । इति लक्षणसमन्वयः । )

पक्षधर्मतास्वरूपमाह-

व्याप्यस्य पर्वतादिवृत्तित्वं पक्षधर्मता ॥ ४० ॥

व्याप्यस्य । ( व्यास्याश्रयस्य हेतोरित्यर्थः । )

अनुमानविभागमाह—

अनुमानं द्विविधम् । स्वार्थे परार्थे च । तत्र स्वार्थे स्वानुमि-तिहेतुः ।

अनुमानमिति । ( द्वे विधे प्रकारी यस्य । खसा इति स्वार्थम् । परसा इति क्रार्थम् । ) तद्वे विघ्यं द्शीयति । स्वार्थम् इति । तत्रेति । उभयोर्मध्य इत्यर्थः ।

स्वार्थानुमितिं दर्शयति—

तथाहि—स्वयमेव भूयोभूयो दर्शनेन यत्र धूमस्तत्राग्निरिति
महानसादौ व्याप्तिं गृहीत्वा पर्वतसमीपं गत्वा तद्गते चाग्नौ
सन्दिहानः पर्वते धूमं पश्यन् व्याप्तिं स्मरित यत्र धूमस्तत्राग्निरिति । तदनन्तरं वन्हिव्याप्यधूमवानयं पर्वत इति ज्ञानमुत्पद्यते । अयमेव लिङ्गपरामर्श इत्युच्यते । तस्मात्पर्वतो
मन्हिमानितिज्ञानमनुमितिरुत्पद्यते । तदेतत्स्वार्थानुमानम् ।

तथाहीति—ननु पार्थिवत्वलोहलेख्यत्वादी शतशः सहचारदर्शनेऽपि
मण्यादी व्यभिचारोपल्ळवेर्भूयो दर्शनेन कथं व्याप्तिग्रहः इतिचेत्र ।
('घरादिस्त्पा पृथिवी लोहलेख्या पार्थिवत्वात्' इत्यादी घरादिषु पार्थिवत्वलोहलेस्वत्ववोः सामानाधिकरण्यप्रहेअप हीरके व्यभिचारमहात्केवलं सामानाधिकरण्यन्नोनेवेव न व्याप्तिग्रहः संपर्धत इति शङ्काकर्तुरभिप्रायः।) व्यभिचारज्ञानविरहसकृतसह—
चारज्ञानस्य व्याप्तिग्राहकत्वात् । (व्यभिचारज्ञानत्वरहसकृतसह—
चारज्ञानस्य व्याप्तिग्राहकत्वात् । (व्यभिचारज्ञानत्वरहमकृतसह—
चारज्ञानस्य व्याप्तिग्राहकत्वात् । उदाहतस्यले सहचारज्ञावं व्यभिचारज्ञानेन सहकृतं वर्तते अतस्तेन न व्याप्तिग्रहः) व्यभिचारज्ञानं निश्चयः शङ्का च ।
(व्यभिचारनिश्चयो व्यभिचारशङ्का वेत्यर्थः)। तद्विरहः क्राचित्तर्कातकित्वतिः
सिद्ध एव । धूमाग्निव्याप्तिग्रहे कार्यकारणभावभङ्गप्रसङ्गलक्षणस्तकीव्यभि—
चारशङ्कानिवर्तकः।(सच धूमो यदि वन्हिव्यभिचारी स्यात्तिहै वन्हिनन्यो न स्यात्
इत्याकारकः परिकलनीयः)।

("नतु महानसीयविन्हधूमयोः सिन्नकृष्टत्वेन सहचारप्रहे उप्यन्येषां विन्हधूमानामसनिकर्षण सहचारप्रत्यक्षासम्भवेन निक्षिलधूमेषु व्याप्तिप्रत्यक्षां न सम्भवति । तथा च पर्वतीयधूमदर्शनेन व्याप्तिस्मरणासम्भवात्परामशीनुपपत्तिरित्याशयेन शङ्कते । नी. कं. ) ननु सकळविन्हिधूमयोरसिन्निकर्षात्कथं व्याप्तिप्रह इति चेन्न । विन्हित्वधूमत्वह्रपसामान्यप्रत्यासत्त्या सकळविन्हिधूमज्ञानसम्भवात् । ( यथा लैकिकः सिन्नकृषः संयोगादिभेदेन षष्ट्विवः प्रतिपादितस्तर्थेव अलौकिकाख्यः सिन्नकृषेऽपि सामान्यलक्षणो शानलक्षणो योगजलक्षणश्चेति भेदेन त्रिविधः । तत्राद्यः इन्द्रियसम्बद्धविशेष्यके शानप्रकारीभूतघटत्वादिः । भवति च घटत्वादिरिन्द्रियसम्बद्धविशेष्यकेऽयं घट इति लौकिकप्रत्यक्षे प्रकारः । तदनन्तरं तेन सिन्नकृषेण सर्वे घटा इत्यलौकिकप्रत्यक्षं जायते । हित्तीयो यथा । यत्र सौरभज्ञानलक्षणया चाक्षुषसामग्र्या च सुरभिचन्दनखण्डमिति सौरमांशेऽलौकिकप्रत्यक्षे प्रकारः । तदनन्तरं तेन सिन्नकृषण च सुरभिचन्दनखण्डमिति सौरमांशेऽलौकिकं चन्दनखण्डांशे लैकिकं चाक्षुषं जायते । तत्र सौरभज्ञाने सौरभस्मरणमप्रत्यासत्तिः । सौरभांशे चक्षुः सिन्नकृषोसम्भवात् । तृतीयश्च अदृष्टविशेष एव । सिद्विधः । युक्तयुज्ञानभेदाधोगिनो द्वैविध्यम् । तत्र युक्तस्य योगिनः प्रथमप्रत्यासत्त्या निरन्तरमिखल्ञानं जायते "। तथा च प्रकृते धूमत्वज्ञानेन यावतां धूमानां, विन्हत्वज्ञानेन यावतां वन्हीनां ज्ञानं सम्भवतीत्याश्चाः)

# तस्मादिति । छिङ्गपरामर्शादित्यर्थः ।

### परार्थानुमानमाह—

यत्तु स्वयं भूमादग्निमनुमाय परं प्रति बोधियतुं पश्चावयव-वाक्यं प्रयुङ्क्ते । तत्परार्थानुमानम् ।

यक्ति । यच्छन्दस्य 'तत्पराथीनुमानमिति 'तच्छन्देनान्वयः । पञ्चावयववानयमुदाहरति—

यथा पर्वतो वन्हिमान्यूमात् । यो यो धूमत्वान्स स वन्हिमान् । यथा महानसः । तथाचायम् । तस्मात्तथेति । अनेन प्रति-पादिताछिङ्गात्परोऽप्यप्तिं प्रतिपद्यते ॥ ४१ ॥

यथेति ॥

#### अवयवस्वरूपमाह-

प्रतिज्ञाहेतूदाहरणोपनयनिगमनानि पश्चावयवाः । पर्वतो वन्हिमानिति प्रतिज्ञा । भूमवन्त्वादिति हेतुः । यो यो भूमवा-नित्युदाहरणम् । तथाचायमित्युपनयः । तस्मात्तथेति निग-मनम् ॥ ४२ ॥

(अथावयवत्वं नाम द्रव्यसमवायिकारणत्वं प्रतिज्ञादिषु तदभावात्कथमेतेऽव्यवाः स्युरितिचेदनुमानवाक्यैकदेशत्वादवयवा इव अवयवा इत्युपचर्यते ) । प्रतिक्रेति । उदाहृतवाक्ये प्रतिज्ञाविशेषमाह । पर्वतो विन्हमानिति । साध्यवत्तया पश्चवचनं प्रतिज्ञा । पश्चम्यन्तं लिङ्गप्रतिपादकं वचनं हेतुः । व्याप्तिप्रति-पादकमुदाहरणम् । पश्चधर्मताज्ञानमुपनयः । अबाधित्वादिकं निगमन-प्रयोजनम् ।

( 'प्रतिज्ञाहेतुदाहरणोपनयनिगमनान्यवयवा': । न्या. सू. १।१।३२ दशावयवानेके नैयायिकाः सञ्चक्षते 'जिज्ञासा, संशयः, शक्यप्राप्तिः, प्रयोजनं, संशयव्युदास,' इति ।) 7 ( अवयवाः पुनः प्रतिज्ञापदेशनिदर्शनानुसन्धानप्रत्याम्रायाः । तत्रानुमेयोदेशोऽविरोधी प्रतिज्ञा । लिङ्गवन्नमपदेशः । द्विविधं निदर्शनं साधम्येणं वैधम्येणं च । निदर्शनेऽनुमे-यसामान्येन सह दृष्टस्य लिङ्गसामान्यस्यानुमेयेऽन्वानयनमनुसन्धानम् । अनुमेयत्वेनोि्हष्टे च निश्चिते च परेषां निश्चयापादनार्थं प्रतिज्ञायाः पुनर्वेचनं प्रत्याम्रायः । प्र. पा. अवयवन् निरूपणम् )।

सौगता द्वथवयवसुदाहरणोपनयात्मकमनुमानं मन्यन्ते । स्मर्थमाणनियमं हिं लिक्नं साध्यधर्मिण्यनुसन्दधानस्य स्वयमेव लिक्नुबुद्धिरुत्पद्यते । तेन 'यो यो धूमवान्स स बन्हिमान्द्रष्टो यथा महानसः । धूमवांश्वायं पर्वत ' इत्येवमनुमानं सम्पद्यते । तन्मते पक्षे स्मर्थमाणव्याप्तिकं हेतुं पश्यतः पुरुषस्य साध्यज्ञानं स्वयमेव उत्पद्यते । तेन प्रतिज्ञाहेतुनिगमनानां न पार्थक्येन आवश्यकत्वम् । )

( मीमांसकाः अत्यन्तसाकाङ्क्षं वाक्यं हेशगम्यार्थं भवतीत्यतः प्रतिज्ञाहेतूदाहरणे-त्यवयवत्रयात्मकम्, उदाहरणोपनयनिगमनेत्यवयवत्रयात्मकं वानुमानं स्वीकुर्वन्ति ) अनुमितिकरणमाह—

स्त्रार्थानुमितिपरार्थानुमित्योिङङ्गपरामर्श्व एव कारणम्। तस्मा-ङ्किङ्गपरामर्शोऽनुमानम् ॥ ४३॥

स्वार्थिति । (मीमांसकमतमन् इष्यिति ) ननु ज्याप्तिस्मृतिपश्चधर्मताज्ञान्नाभ्यामेवानुमितिसम्भवे विशिष्टपरामर्शः किमर्थमङ्गीकर्तव्य इति चेन्न । 'वन्हिज्याप्यधूमवानयमिति 'शाज्यपरामर्शास्थले परामर्शस्यावश्यकतया लाघ-वेन सर्वत्र परामर्शस्येव कारणत्वात् । (इव्यवान्पर्वतः । धूमो वन्हिव्याप्य इति ज्ञानद्वयादनुमित्यापत्तेश्व )। लिङ्गं न करणम् । अतीतादौ ज्यभिचारात् । (यद्यनुमितौ लिङ्गं करणं स्यात्तदा अनागतेन विनष्टेन च लिङ्गेन अनुमितिर्नस्यात् । लिङ्गस्य कारणत्वस्वीकारे कारणसत्त्वे कार्यसत्त्वमिति नियमेन धूमादिलिङ्गसत्त्व एव अनुमितिः। न न तिस्यान्विक्षे भविष्यति भ्रान्ते वेत्याश्यः )। 'ज्यापारवत्कारणं कर्णम् ' इति मते परामर्शद्वारा ज्याप्तिज्ञानं पश्चज्ञानं साध्यज्ञानं लिङ्गज्ञानं यत्किश्चिज्ञन्यज्ञानमात्रं वा परामर्शव्यापारकं करणम् । तज्जन्यत्वे सिति तज्जन्यज्ञानको हि ज्यापारः (दण्डजन्यत्वे सित दण्डजन्यो यो घटस्तज्ञनकं भ्रमणं भवति अतो भ्रमणं ज्यापारः । प्रकृते परामर्शो व्याप्तिज्ञानजन्यः । व्याप्तिज्ञानजन्यः ।

या अनुमितिस्तज्जनकश्च । तेन तस्य व्यापारत्वं परिकलनीयम् ) अनुमानमुपसंहरित । तस्मादिति । (अनुमितिकरणत्वादित्यर्थः । अयमेव तृतीयं ज्ञानमित्युच्यते । तथाहि महानसादौ धूमाऱ्रयोर्व्याप्ता गृह्यमाणायां यद्भूमज्ञानं तदादिमम् । पक्षे यद्भूमज्ञानं तिद्वितीयम् । अत्रैव वन्हिन्याप्यत्वेन यद्भूमज्ञानं तत्तृतीयम् । इदमेव लिङ्गपरामर्शे इत्युच्यते ) ।

### छिङ्गं विभजते-

लिङ्गं त्रिविधम् । अन्वयव्यतिरेकि केवलान्वयि केवलव्य-तिरेकि चेति । अन्वयेन व्यतिरेकेण च व्याप्तिमदन्वयव्यति-रेकि । यत्र धूमस्तत्राप्तिर्यथा महानस इत्यन्वयव्याप्तिः । यत्र विन्हर्नास्ति तत्र धूमोऽपि नास्ति यथा च्हद इति व्यतिरे-कव्याप्तिः ।

लिङ्गामिति—अन्वयन्यतिरोके लक्षयति-अन्वयोति । हेतुसाध्ययोन्धितिर-न्वयन्याप्तिः ( वन्हिमान्धूमादित्यत्र धूमवन्द्योर्व्याप्तिरन्वयन्याप्तिः ) । तद्भावयोर्ज्या-प्तिर्व्यतिरेकन्याप्तिः ( वन्ह्यभावधूमाभावयोर्ज्याप्तिन्त्रीतरेकन्याप्तिः ) ।

केवलान्त्रयिनो लक्षणमाह-

अन्वयमात्रव्याप्तिकं केवलान्विय । यथा घटोऽभिधेयः प्रमे-यत्वात्पटवत् । अत्र प्रमेयत्वाभिधेयत्वयोर्व्यतिरेकव्याप्ति-र्नास्ति । सर्वस्यापि प्रमेयत्वाद्भिधेयत्वाच ।

अन्वयेति । केवलान्वियसाध्यकं केवलान्विय । अत्यन्ताभावाप्रतियो-गित्वं केवलान्वियत्वम् (यस्य अत्यन्ताभावो न सम्भवति । ) केवलान्वियनमु-दाहरति घट इति । अभिषेयः (अभिधातुं व्याख्यातुं योग्यः ) । प्रमेयत्वात् (प्रकर्षेण मातुं याथार्थ्येन ज्ञातुं योग्यः प्रमेयः । तस्य भावः ) । (नच यावतां वरत्नामस्मदादीनां ज्ञानस्य अगोचरत्वात्कयं तेषां प्रमेयत्विमिति वाच्यम् ।) ईश्वरप्रमाविषयत्वम् (ईश्वरीययथार्थज्ञानिवषयत्वं ) सर्वपदाभिषेयत्वम् ( सर्विमिति पदवाच्यत्वं ) च सर्वत्रैतास्तीतिन्यातिरेकाभावः । ( यथा अन्वयव्यतिरेकिस्थले यत्र यत्र वन्त्यभावस्तत्र तत्र धूमाभाव इति व्यतिरेकव्याप्तिर्देश्यते तथा 'यत्र यत्र अभिधेयत्वाभावस्तत्र तत्र प्रमेयत्वाभाव दित व्यतिरेकव्याप्तेरदर्शनात्तस्य केवला-न्वयित्वम् )।

### केवल्रव्यतिरोकिणो लक्षणमाह-

व्यतिरेकपात्रव्याप्तिकं केवलव्यतिरेकि । यथा पृथिवी इतरेभ्यो भिग्नते गन्धवस्वात् । यदितरेभ्यो न भिग्नते न तद्गन्धवत् । यथा जलम् । न चेयं तथा । तस्मान्न तथिति । अत्र 'यद्गन्ध-वत्तदितरभेदवत् ' इत्यन्वयदृष्टान्तो नास्ति पृथिवीम।त्रस्य पक्षत्वात् ॥ ४४ ॥

व्यतिरेकेति—व्यतिरेकमुदाहरति । पृथिवीति । नन्वितरभेदः प्रसिद्धो न वा । आद्ये यत्र प्रसिद्धस्तत्र हेतुसत्त्वेऽन्वियत्वम् ('हेतोः') असत्त्वेऽसाधा-रण्यम् (सर्वसपक्षविपक्षव्यावृत्तत्वात्) । द्वितीये (अप्रसिद्धो ) साध्यज्ञानाभावात्कथं तद्विरिष्टानुमितिः । विशेषणज्ञानाभावे विशिष्टज्ञानानुदयात् । प्रतियोगिज्ञानाभावाद्व्यतिरेकज्ञानमपि न स्यादिति चेत्र । जलादित्रयोदशान्योन्याभावानां त्रयोदशासु प्रत्येकं प्रसिद्धानां मेलनं पृथिव्यां साध्यते । त्रयोदशत्वाविल्लन्नसाध्यस्यैकाधिकरणवृत्तित्वाभावान्नान्वियत्वासाधारण्ये । प्रत्येकाधिकरण-प्रसिद्धचा साध्यविशिष्टानुमितिः । साध्याभावव्यापकीभृताभावप्रतियोगित्वम्। व्यतिरेकव्याप्तिनिरूपणंच यदितरेति ।

(पर्वतो वन्हिमान्धूमादित्यत्र धूमो हेतुः । स च अन्वयप्यतिरेकी । अन्वयेन व्यतिरेकेण च व्याप्तेः । तथाहि । यत्र धूमवत्त्रं तत्राप्तिमत्त्वं यथा महानस इत्यन्वय-व्याप्तिः । महानसे धूमाग्न्योरन्वयस्य दर्शनात् । एवं यत्राप्तिनीस्त तत्र धूमोऽपि नास्ति यथा न्हद इति व्यतिरेकव्याप्तिः । न्हदे धूमाग्न्योध्यैतिरेकस्य दर्शनात् । )

(व्यतिरेकव्याप्तेस्त्वयं क्रमः । अन्वयव्याप्ते। यद्वधाप्यं तदभावोऽत्र व्यापकः । यच व्यापकं तदभावोऽत्र व्याप्यः । तदेवं धूमवत्त्वे हेतावन्वयेन व्यतिरेकेण च व्याप्तिरस्ति । यत्तु वाक्ये केवलमन्वयभ्याप्तिरेव प्रदर्श्यते तदेकेनापि चरितार्थत्वात् । तत्राप्यन्वयस्या-वक्रत्वात्प्रदर्शनम् । ऋजुमार्गेण सिद्ध्यतोऽर्थस्य वक्रेण साधनायोगात् । नतु भ्यतिरेक-व्याप्तेरभावात् । एवमन्यस्मित्रप्यनित्यत्वादी साध्ये कृतकत्वादयो हेतवोऽन्वयव्यतिरेकिणो द्रष्टभ्याः ) ।

कश्चिद्वेतुः केवल्य्यतिरेकी । तद्यथा । सात्मकत्वे साध्ये प्राणादिमन्त्वं हेतुः । यथा जीवच्छरीरं सात्मकं प्राणादिमन्त्वात् । यत्सात्मकं न भवति तत्प्राणादिमन्न । यथायं घटः । नचेदं जीवच्छरीरं तथा । तस्मान्न तथेति । अत्र जीवच्छरीरस्य सात्मकत्वं साध्यम् । प्राणादिमन्त्वं हेतुः । स केवल्य्यतिरेकी । अन्वय्य्याप्तेरभावात् । तथाहि 'यत्प्राणादिमन्तत्सात्मकं यथा अमुक' इति दृष्टान्तो नास्ति । जीवच्छरीरं सर्व पक्ष एव । लक्षणमि केवल्य्यतिरेकिहेतुः । यथा 'गन्धवन्त्वं पृथिवीलक्षणम्' विवादपदं पृथिवीति व्यवहर्तय्यम् । गन्धवन्त्वात् । यन्न पृथिवीति व्यवन्दियते न तद्गन्धवत् । यथा प्रमाकरणत्वम् । तथाहि । प्रत्यक्षादि, प्रमाणमिति व्यवहर्तय्यम् । प्रमाकरणत्वात् । यत्प्रमाणमिति न व्यवन्द्वियते न तद्गमाकरणम् । यथा प्रमाकरणत्वात् । यत्प्रमाणमिति न व्यवन्द्वियते न तत्प्रमाकरणम् । यथा प्रत्यक्षाभासादि । न पुनरन्वयः । 'यत्प्रमाकरणं तत्प्रमाणमिति व्यवहर्तव्यं यथा अमुकः' इत्यन्वयदृष्टान्तो नास्ति । अत्र तु व्यवहारः साध्यः, न तु प्रमाणत्वम् । तस्य प्रमाकरणाद्वेतोरभेदेन साध्याभेददोषप्रसङ्गात् । तदेवं केवल्य्यतिरेकिणो दार्शिताः । )

(कश्चिद्धेतुः केवलान्वयी । यथा, विशेषोऽभिधेयः प्रमेयत्वात् यत्प्रमेयं तदिभिधेयं यथा घटः तथाचायं, तस्मात्तथेति । अत्र विशेषस्याभिधेयत्वं साध्यम् । प्रमेयत्वं हेतुः । स च केवलान्वय्येव । यदिभिधेयं न भवति तत्प्रमेयमि न भवति यथाअमुक इति व्यति-रेकदृष्टान्ताभावात् । त. भा. )

( मूले पृथिवीमात्रस्य पक्षत्वात् इत्युक्तं तत्र को नाम पक्ष इत्यतः ) पक्षछक्षणमाह→ सन्दिग्धसाध्यवान्पक्षः यथा धूमवक्त्वे हेती पर्वतः । निश्चित-

साध्यवान्सपक्षः । यथा तत्रैव महानसः । निश्चितसाध्याभा-ववान्विपक्षः । यथा तत्रैव महान्हदः ॥ ४५ ॥

सन्दिग्धेति । (सन्दिग्धं साध्यं यसिन् । निश्चितं साध्यं यसिन् । निश्चितः साध्याभावो यसिन् । इति क्रमेण विग्रहोऽनुसन्धेयः ।) ननु श्रवणानन्तरभावि-मननस्थलेऽव्याप्तिः । तत्र वेदवाक्यैरात्मनो निश्चितत्वेन सन्देहाऽभावात् । किञ्च प्रत्यक्षेऽपि वन्हौ यत्रेच्छयानुमितिः, स्तत्राप्यव्याप्तिरिति चेन्न । उक्त-

पक्षताश्रयत्वस्य पक्षलक्षणत्वात् । ( 'उक्तं नाम सिषाधिषाविशिष्टसिद्धयमाव-रूपपक्षताश्रयत्वस्य पक्षलक्षणत्वादित्यर्थः । तथा च श्रवणोत्तरं प्रत्यक्षोत्तरं च सिषाध-यिषाया वैशिष्टयकल्पनेन न दोषः ')।

( अथ यत्र घनगर्जितेन मेघानुमितिस्तत्रातिव्याप्तिः । ' विन्हप्रत्यक्षकालीनवन्द्यमुमितिमें जायताम् ' इत्यनुमित्साजन्यानुमितिस्थले च तत्र सिन्दिग्धसाध्यस्याभावादितिचेत्र । एतन्मते तत्रानुमितेरस्वीकारात् । तदुक्तम् ' नानुपलब्धे न निर्णातेऽर्थे न्यायः
प्रवर्तते अपि तु सिन्दिग्धार्थ एवेति '। अथवा ' सिषाधियषाविरहिविशिष्टसिद्ध्यभावः
पक्षता '। ' साधियतुमिच्छा सिषाधियषा । तस्या विरहोऽभावस्तद्विशिष्टा या सिद्धिः—
साध्यनिश्चयस्तदभाव एव पक्षतेति तद्थेः । )

एवं सद्धेतुं निरूप्य असद्धेतुं निरूपयति-

सन्यभिचारविरुद्धसर्त्रातेपक्षासिद्धवाधिताः पश्च हेत्वा-भासाः।

सञ्यभिचारोति । अनुमितिप्रातिबन्धकतया यथार्थज्ञानिषयत्वं हेत्वा-भासत्वम् ( अनुमितिप्रतिबन्धकत्वं च द्विधा । साक्षाद् , अनुमितिकारणीभृत त्याप्ति-ज्ञानप्रतिबन्धाद्वा । बाधश्रममादाय सद्धेतुवारणाय यथार्थेति । )

सव्याभेचारं विभनते-

स त्रिविधः । साधारणासाधारणानुपसंहारिभेदात् । स इति ।

साधारणं लक्षयति -

तत्र साध्याभाववद्वृत्तिः साधारणोऽनैकान्तिकः । यथा पर्वतो वन्हिमान्त्रभेयत्वादिति । प्रमेयत्वस्य वन्द्यभाववति व्हदे विद्यमानत्वात् ।

तत्रेति । ( साध्यस्य अभावः साध्याभावः । सोऽस्मित्रस्तीति साध्याभाववान् । तस्मिन्द्रत्तिर्थस्य । 'प्रकृते वन्ह्यात्मकसाध्यस्याभाववाञ्जलन्हदः । तत्र प्रमेयात्मकहेतोः सत्त्वात्तस्य साध्याभावबद्धृतित्वम् । अत एव तस्य असाधारणत्वम् । सर्वसपक्षविपक्षद्वित्तिः साधारणः 'पर्वतो धूमवान्वन्हेरित्यत्र 'वन्हिः सपक्षे महानसे, विपक्षे तप्तायः पिण्डे च वर्तते अतः स साधारणः । एतज्ज्ञानं च विपक्षवृत्तित्वरूपव्यभिचारविषयकत्वाद्वयभिचारज्ञानां वेधया व्याप्तिप्रहे प्रतिबन्धकम् । व्यभिचारज्ञाने सति व्याप्तिप्रहानुद्यस्य धुप्रासिद्धत्वात् '।)

#### असाधारणं रुक्षयति-

सर्वसपक्षविपक्षच्याद्वत्तोऽसाधारणः । यथा शब्दो नित्यः शब्दत्वादिति । शब्दत्वं सर्वेभ्यो नित्येभ्योऽनित्येभ्यश्र व्यावृत्तं शब्दमात्रवृत्ति ।

सर्वेति । ( शब्दत्वं नित्येषु गगनादिषु अनित्येषु घटादिषु च नास्ति किन्तु केवले शब्दे एवं वर्तत इति तस्यासाधारण्यम् । एतज्ज्ञानं च साक्षादनुमितिप्रतिबन्धकम् । तिदत्थम् । शब्दत्वं हि नान्वयी हेतुः । दृष्टान्ताभावात् । किन्तु व्यतिरेकी । तथाचं 'यो यद्वतो व्यावृत्तः स स्वाश्रये तदभावं साध्यति । यथा 'धूमो वन्धभाववतो जल्ल्ह्दादेव्योवृत्तः खाश्रये पर्वतादौ वन्धभावाभावं 'बन्हिम् ' साध्यति । तथा शब्दत्वं नित्यत्वतो गगनादेः सपक्षाद्व्यावृत्तामिति खाश्रये शब्दे नित्यत्वाभावमनित्यत्वं साध्यत् । एवं नित्यत्वाभाववतो घटादेविपक्षाद्वयावृत्तमिति । खाश्रये शब्दे नित्यत्वाभावं नित्यत्वमित्साध्येत् । नचैकत्र शब्दे नित्यत्वानित्यत्वयोः सम्बन्धः । तयोविरोधात् । तस्माच्छन्दत्वेऽसाधारणत्वज्ञाने सति न साध्यानुभितिः ।)

### अनुपसंहारिणो छक्षणमाह-

अन्वयव्यतिरेकदृष्टान्तरिहतोऽनुपसंहारी । यथा सर्वमनित्यं प्रमेयत्वादिति । अत्र सर्वस्यापि पक्षत्वादृष्टान्तो नास्ति ।

अन्वयेति । (वस्तुमात्रपक्षकोःनुपसँहारी । अत्र सर्वस्य पक्षत्वादृष्टान्तविरहात् प्रमेयत्वं हेतुरनुपसंहारी । एतज्ज्ञानमि व्याप्तिप्रहे प्रतिबन्धकम् । सर्वस्य पक्षत्वे व्याप्तिप्राहकसहचारस्थलाभावेन सहचारनिश्चयाभावे सति व्याप्तेरिनश्चयात् )।

### विरुद्धं लक्षयति-

साध्याभावव्याप्यो हेतुर्विरुद्धः। यथा शब्दो नित्यः कृतकत्वा-दिति । कृतकरवं हि निरयश्वाभावेनानित्यत्वेन व्याप्तम् । साध्येति । (यथा वा अयं गौरश्वलादिति । अत्र च यत्र यत्र अश्वत्वं तत्र तत्र गोत्वात्मकसाध्यस्याभाव इति साध्यभावव्याप्तेः सत्त्वादश्वत्वं हेतुविरुद्धः । एत-उज्ञानं च साक्षादनुमितिप्रतिबन्धकम् । गोत्वाभावव्याप्याश्ववताज्ञाने सति गोत्वनि-श्वयासम्भवात् )।

#### सत्प्रातिपक्षं रुक्षयाति-

साध्याभावसाधकं हेत्वन्तरं यस्य वर्तते सं सत्मतिपक्षः । यथा शब्दे। नित्यः श्रावणत्वाच्छब्दत्ववत् । शब्दोऽनित्यः कार्यत्वाद्धटवदिति ।

साध्येति । (प्रकृते शब्दः पक्षः । नित्यत्वं साध्यम् । श्रावणत्वादितिहेतुः । शब्दत्ववित्युदाहरणम् । श्रावणत्वेन हेतुना नित्यत्वं साध्यते तदभावः—नित्यत्वाभावः कृतकत्वेन साध्यते । अतः सत्प्रतिपक्षत्वम् ) ।

(यथा वा 'पर्वतो वन्हिमान्धूमात् महानसवत्'। 'पर्वतो वन्ग्रमाववान्पाषा-णमयत्वात्कुड्यवत्'। अत्र द्वयोरिप हेत्वोः परस्परसाध्याभावसाधकत्वान्मिथः सत्प्रति-पक्षत्वम्)।

( एतज्ज्ञानं च साक्षादनुामितिप्रतिबन्धकम् । विन्हिव्याप्यधूमवान्वन्धभावव्याप्य पाषाणमयत्ववाश्च पर्वत ' इति द्विविधपरामर्शे सितिएकस्माद्प्यनुामितेरभावात्परस्परं प्रतिबन्धात् ) ।

#### असिद्धं विभनते-

असिद्धित्विघः । आश्रयासिद्धः स्त्रह्णासिद्धो व्याप्यत्वाः सिद्धश्रेति ।

असिद्धः इति । (परामर्शप्रतिबन्धकज्ञानविषयोऽसिद्धिः, तद्वानसिद्धः)। आश्रयासिद्धमुदाहरति—

आश्रयासिद्धे। यथा गगनारिवन्दं सुरभि अरविन्दत्वात् सरोजारिवन्दवत् । अत्र गगनारिवन्दमाश्रयः स च नारत्येव । गगनिति । (अत्र च अरविन्दे पक्षे गगनीयत्वं पक्षतावच्छेदकं नास्तीति अर-विन्दत्वं हेतुराश्रयासिद्धः ।)

( एतज्ज्ञानं च परामश्रेप्रतिबन्धकम् । अरिवन्दे गगनीयत्वं नास्तीति ज्ञाने 'सुर-भित्वव्याप्यारिवन्दत्ववद्गगनारिवन्दम् ' इति परामर्श्वासम्भवात् । एतस्यारिवन्दे गगनी-यत्वसम्बन्धावगाहित्वात् )।

#### स्वरूपासिद्धमुदाहरति-

## स्वरूपासिद्धो यथा । अन्दो गुणश्राश्चषत्वात् । अत्र चाश्चषत्वं सन्दे नास्ति । सन्दस्य श्रावणत्वात् ।

भ्रब्देति । ('पक्षनिष्ठाभावप्रतियोगीखरूपासिद्धः' यथा 'व्हदो द्रव्यं धूमात् '। अत्र च व्हदे पक्षे धूमत्याभावोऽस्तौति धूमो हेतुः खरूपासिद्धः )।

( एतज्ज्ञानमपि परामशेप्रतिबन्धकम् । 'न्हदे धूमो नास्ति ' इति ज्ञाने सति द्रव्य-खव्याप्यधूमवान्द्रद् ' इति परामशीसम्भवात् । एतस्य न्हदे धूमसम्बन्धावगाहित्वात् ) ।

#### व्याप्यत्वासिद्धस्य लक्षणमाह-

## सोपाधिको हेतुर्व्याप्यत्वासिद्धः।

सोपाधिक इति । ( व्याप्यतावच्छेदकाभाववान्हेतुर्व्याप्यत्वासिद्धः । यथा ' पर्वतो विन्हमान्काश्चनमयधूमादिति, । अत्र च ' धूमे व्याप्यतावच्छेदकत्वेनाभिमतं काश्चनमयत्वं नास्तीति ' ज्ञाने सति ' वन्हिन्याप्यकाश्चनमयधूमवान्पर्वत ' इति परामर्शी-सम्भवात् । एतस्य धूमे काश्चनमयत्वसम्बन्धावगाहित्वात् ) ।

#### उपाधिलक्षणमाह—

### साध्यव्यापकत्वे सति साधनाव्यापक उपाधिः।

साध्येति । उपाधिश्चतुर्विधः । केवलसाध्यन्यापकः । पक्षधर्मावच्छिन्न-साध्यन्यापकः । साधनावच्छिन्नसाध्यन्यापकः । उदासीनधर्मावच्छिन्नसाध्य-न्यापकश्चेति । आद्य आर्द्रेन्धनसंयोगः ( धूमवान्वन्हेरित्यन्न केक्लं धूमात्मकसाध्यवति पर्वतादी तत्सत्त्वादिति । )

द्वितीयो यथा 'वायुः प्रत्यक्षः प्रत्यक्षस्पर्शाश्रयत्वात् अत्र बहिद्रव्यत्वाव-च्छिनप्रत्यक्षत्वव्यापकमुद्भृतुरूपवत्त्वम् (उपाधिः )।

तृतीयो यथा । प्रध्वंसो विनाशी जन्यत्वादिति । अत्र जन्यत्वावच्छि-न्नानित्यत्वव्यापकं भावत्वम् ( उपाधिः ) ।

( प्रसङ्गात्साध्यव्यापकत्वं निर्वाक्त )-

# साध्यसमानाधिकरणात्यस्ताभावामतियोगित्वं साध्यव्यापकत्वम् ।

साध्येति । ( साध्याधिकरणश्चित्योंऽभावस्तस्य अप्रतियोगित्वम् । साध्याधि-करणे यस्याभावो नास्तीर्स्यथः । धूमवान्वन्होरिस्यत्र धूमात्मकसाध्यस्य अधिकरणे पर्वते 'आर्द्रेन्थनसंयोगो नास्ति ' इति प्रतीतिने भवति अतस्तस्मिन्साध्याधिकरणश्चर्यभावप्र-तियोगित्वं पर्यवसन्नम् ) ।

(' एवं यागीया हिंसा अधर्मसाधनं हिंसात्वात् । ऋतुबाह्यहिंसावत् ' अत्र निषिद्ध-त्वमुपाधिः । भवति च तदधर्मजनकस्य साध्यस्य व्यापकम् । 'यत्रयत्राधर्मसाधनत्वं तत्र तत्र निषिद्धत्वम्' इति सत्त्वात् )

( साधनाव्यापकत्वं निर्वेक्ति )-

# साधनविष्णात्यन्ताभावभितयोगित्वं साधनाव्यापकत्वम् ।

साधनेति । (साधनं हेतुः । सोऽरिमन्नस्तीति साधनवान् । तनिष्ठो बोऽबावस्तस्त्र यः प्रतियोगी तस्य भावः । यथा प्रकृते 'धूमवान्वन्हः' इत्यन्न वन्ह्यात्मकसाधनवान-योगोलकः । तत्राद्रेन्धनसंबोधोनास्ति । अतस्तिनिष्ठाद्रेन्धनसंयोगाभावस्य प्रतियोगित्वम् 'आद्रेन्धनसंयोगे वर्तते । अतस्तस्य साधनव्यापकत्वं पर्यवसन्नम् )

( उदाहतयागीयहिंसास्थले च निषिद्धत्वं साधनत्वस्य हिंसात्वस्य अन्यापकं 'यत्र यत्र हिंसात्वं तत्र तत्र निषिद्धत्वम् ' इत्यसत्त्वात् । पक्षीकृतयागीयहिंसायां हिंसात्वस-च्वेऽपि निषिद्धत्वस्यासत्त्वात् )।

( एवं 'गर्भैस्थो मित्रातनयः स्थामो, मित्रातनयत्वात् । दस्यमानमित्रातनयषट्कवत् । इत्यत्र शाकपाकजत्वमुपाधिः । न च स्थामत्वत्य काकादी सत्त्वे शाकपाकजत्वाभावा-स्माध्यान्यापकत्वम् । काकादिन्यावृत्तस्यामत्वस्यैव अत्र साध्यत्वात् ) ।

पर्वतो भूगवान्वन्हेरित्यत्र आर्द्रेन्धनसंयोग उपाधिः । तथाहि । यत्र भूमस्तत्रार्देन्धनसंयोग इति साध्यव्यापकता । यत्र विन्हस्तत्रार्द्रेन्धनसंयोगो नास्ति । अयोगोलक आर्द्रेन्धनसंयोगो नास्ति । अयोगोलक आर्द्रेन्धनसंयोगो नास्ति । अयोगोलक आर्द्रेन्धनसंयोगाभावादिति साधनाव्यापकत्वे । एवं साध्यव्यापकत्वे सति साधनाव्यापकत्वादार्द्रेन्धनसंयोग उपाधिः । सोपाधिकत्वाद्दिस्यन्वं व्याप्यत्वासिद्धम् ।

### इत्युपाधिनिरूपणम् ।

#### नाधितस्य रुधणमाह-

यस्य साध्याभावः प्रमाणान्तरेण निश्चितः स बाधितः । तथा वन्हिरनुष्णो द्रव्यत्वादिति । अत्रानुष्णत्वं साध्यं तदभाव उष्णत्वं स्पार्श्वनप्रत्यक्षेण गृह्यत इति वाधितत्वम् ।

यस्येति । (साध्याभाववत्मक्षको बाधितः )। ( उदाहृतस्थले अनुष्णत्वाभावस्य उष्णत्वस्य त्वगिन्द्रिबेण निश्वबाहृव्यत्वं हेतुर्बोधितः )।

(एतज्ज्ञानं च साक्षादनुमितिप्रतिबन्धकम् 'वन्हावनुष्णत्वं नास्तीति ' ज्ञाने सित 'वन्हिरनुष्ण ' इत्यनुमितेरसम्भवात् । तदभावछीकिकानिषयस्य तद्वत्ताज्ञाने प्रतिबन्धक-त्वात् । अवमेव कालात्यबापदिष्ट इत्युच्यते )। ( 'कालस्य साधनकालस्य अत्यये अभावे अपदिष्टः प्रत्युक्तो 'हेतुः )।

## इति बाधनिरूपणम् ।

सिद्धसाधनं तु पश्चताविषटकतया आश्रयासिद्धेऽन्तर्भवतीति प्राञ्चः । निमहस्थानान्तरमिति नवीनाः ।

इत्यनुमानखण्डम् ।

#### उपमानं रुधयति-

उपमितिकरणमुपमानम् । संज्ञा संज्ञिसम्बन्धज्ञानमुपमितिः । तत्करणं साद्दक्यज्ञानम् । अतिदेशवाक्यार्थस्मरणमवान्तर-च्यापारः ।

उपिमतीति । (तचोपमानं त्रिविधम् । साद्द्यविशिष्टपिण्डज्ञानम्, असाधारणधमीविशिष्टपिण्डज्ञानम्, वैधर्म्यविशिष्टपिण्डज्ञानम् । तत्राद्यमुक्तमेव । द्वितीयं यथा
'खड्रमृगः कीटग् दिति पृष्टे नासिकालसदेकशृङ्गोऽतिकान्तगजाकृतिश्रेति तज्ज्ञातृभ्यः
श्रुत्वा कालान्तरे ताद्द्यपिण्डं पत्र्यम्रतिदेशवाक्यार्थे स्मरति । तदनन्तरं स्वदः सङ्गपदवाच्य इत्युपमितिकत्पद्यते । अत्र नासिकालसदेकशृङ्ग इत्यसाधारणधर्मः । तृतीयं यथा
'उष्ट्ः कीटग् दिति पृष्टे 'नाश्वादिवत्समानपृष्ठो व्ह्स्वग्रीवशरीर द्वामोदिते कालान्तरे तत्तत्पिण्डदर्शनाद्वैधर्म्यविशिष्टपिण्डज्ञानं, ततोऽतिदेशवाक्यार्थस्मरणं, तत 'उष्ट्ः
उष्ट्रपदवाच्य इत्युपमितिकत्पद्यत इत्याहुः सि. च.)।

( नन्याप्तवाक्यजन्यत्वाच्छाब्दबोध एवास्त्वित चेत्र । 'उपमिनोमि ' इत्बनुव्यद-सायापलापप्रसङ्गादिति सर्व रमणीयम् । सि. च. )।

### इत्युपमानखण्डः ।

### शब्दं उधयति-

आप्तवाक्यं सन्दः । आप्तस्तु यथार्थवक्ता । वाक्यं पदसमूहः । यथा गामानयेति । शक्तं पदम् । अस्मात्पदादयमर्थो बोद्धव्य इतीश्वरेच्छासङ्केतः शक्तिः ॥ ४८ ॥

आप्तेति । पद्रुश्चणमाह— शक्तमिति । अर्थस्मृत्यनुकूछः पद्पदार्थ-सम्बन्धः शक्तिः । सा च पदार्थान्तरमिति मीमांसकाः । तनिरासार्थमाह— अस्मादिति । डित्थादीनामिव घटादीनामपि सङ्केत एव शक्तिः । नतु पदार्थान्तरमित्यर्थः ।

गवादिशञ्दानां जातावेव (गोत्वादावेव) शक्तिः । विशेषणतया जातेः प्रथममुपस्थितत्वात् ('गोत्ववानिति' प्रतीतौ गोत्वस्य विशेषणतया भानासस्य

प्रथममुपस्थितिः ) । व्यक्तिस्यमस्त्वाक्षेपादिना ( 'जात्याव्यक्तिराक्षिप्यते ' इति न्यायात् गवादिव्यक्तिनैरपेक्ष्येण जातेर्भावं न भवतीति जात्या व्यक्तिराक्षिप्यते –बोध्यते ) इति केचित् । तन्न । 'गामानय' इत्यादौ वृद्धव्यवहारेण सर्वत्र आन-यनादेर्व्यक्तावेव सम्भवेन जातिविशिष्टव्यक्तावेव (गोत्वादिमति गवादावेव) शक्तिकस्पनात् ।

( ' शक्तिप्रहं व्याकरणोपमानकोशाप्तवाक्याद्वधवहारतश्च । बाक्यस्य शेषाद्विवृत्तेर्व-दन्ति सान्निध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धाः । 'धातुप्रकृतिप्रत्ययादीनां शक्तेप्रेहो व्याकरणाद्भवति ' गोसदशो गवय ' इत्यत्र शक्तिप्रह उपमानात्, नीलादिपदानां नीलरूपादौ नीलविशिष्ट च शक्तिः कोशाद्वस्रते, 'कोकिलः पिकपदवाच्य ' इत्यत्र शक्तिग्रह आप्तवाक्यात् । सि. मु. ।) शक्तिमहस्तु वृद्धन्यवहारेण । न्युप्तित्सुः (बोद्धमिच्छुः) बालो 'गामानय ' इति उत्तम ( प्रयोक्त ) वृद्धवाक्यश्रवणानन्तरं मध्यम ( प्रयोज्य ) वृद्धस्य प्रवृत्तिमुपल्लभ्य गवानयनं दृष्ट्वा मध्यमवृद्धप्रवृत्तिजनक-ज्ञानस्य (प्रयोज्यवृद्धस्य प्रवृत्तेजीनकं यज्ज्ञानं तस्य ) अन्वयव्यतिरेकाभ्यां ('प्रयो-क्तृवृद्धवाक्यसत्त्वे श्रानसत्त्वं ' श्रानाभावे प्रयोक्तृवृद्धवाक्या ' भाव इत्याकारकाभ्याम् ) वाक्यजन्यत्वं निश्चित्य 'अश्वमानय' 'गां बधान ' इति वाक्यान्तरेऽवापो-द्वापाभ्यां ( सङ्ग्रहत्यागाभ्यां ) 'गोपदस्य गोत्वविशिष्टे शक्तिः ' ' अश्वपदस्य अश्वत्वविशिष्टे शक्तिः ' इति व्युत्पद्यते । ( एवं वाक्यशेषादपि शक्तिप्रहः । यथा 'यवमयश्वरुभेवति' इत्यत्र यवपदस्य दीर्घश्काविशेषे प्रयोग आर्याणाम् । कङ्गी त म्लेच्छानाम् । तत्र हि 'यदान्या औषधयो म्लायन्ते अयेते मोदमानास्तिष्ठन्ति ' इति वाक्यशेषाद्दीर्घशुके शक्तिर्निर्णीयते । कङ्गी तु शक्तिश्रमात्प्रयोगः । एवं विवरणादिष शक्तिग्रहः । विवरणं तु तत्समानार्थेकपदान्तरेण तदर्थकथनम् । यथा 'घटोऽस्ति ' इत्यत्र ' कल्क्शोऽस्ति ' इत्यनेन विवरणाद्धटपदस्य कल्को शक्तिप्रहः । एवं प्रसिद्धपदस्य सामिष्यादि शक्तिप्रहः यथा ' इह सहकारतरी मधुरं पिको रौति ' इत्यन्न पिकशब्दस्य कोकिले शक्तिप्रहः )।

ननु सर्वत्र व्यवहारस्य कार्यपरत्वाद्वचवहारस्य 'कार्यवाक्यं एव शक्तिन सिद्धपरे ' इति चेन्न । 'काञ्च्यां त्रिभुवनातिल्लको भूपतिः ' इत्यादौ सिद्धेऽपि व्यवहारात् । 'विकसितपद्मे मधूनि पिवति मधुकरः ' इत्यादौ प्रसिद्धपदसमिन्याहारात्सिद्धेऽपि मधुकरादिव्युत्पत्तिदर्शनाच । स्थ्रणापि शब्दवृत्तिः । शक्यसम्बन्धो स्थ्रणा । 'गङ्गायां बोष ' इत्यत्र गङ्गापदवाच्यप्रवाहसम्बन्धादेव तीरोपस्थितौ तीरेऽपि शक्तिने करूप्यते ।सैन्ध-वादौ ( नानार्थसन्दे ) स्त्रवणाश्चयोः परस्परं सम्बन्धामावान्नानाशक्तिकरूपनम् ।

लक्षणा त्रिविधा । जहस्रक्षणा, अजहस्रक्षणा जहद्जहस्रुक्षणाचेति ।

यत्र वाच्यार्थस्यान्वयाभावस्तत्र जहदिति यथा 'मञ्चाः क्रोशन्ति ' इति (मञ्चपदं मञ्चस्थपुरुषे लाक्षणिकम् । वाच्यार्थस्य क्रोशनकर्तृत्वान्वयासम्भवादिति-भावः । नी कं.)।

यत्र वाच्यार्थस्याप्यन्वयस्तत्र अजहदिति । यथा 'छत्रिणो गच्छन्ति' इति । ( छत्र्यच्छत्रिषु गच्छत्सु बाहुल्याच्छत्रिणां ' छत्रिणोयान्ति ' इत्यत्र अच्छत्रिषु बानकर्तृत्वानुपपत्त्वा छत्रिपदमजहत्स्वार्थेलक्षणया छत्र्यच्छत्र्युभयबोधकमिति भावः । भा• द० )।

यत्र वाच्यैकदेशत्यागेन एकदेशान्वयस्तत्र जहद्जहृदिति । यथा र तत्त्वमिस १ इति । (अत्र तत्पदवाच्ये सर्वज्ञत्वादिविशिष्टे त्वंपदवाच्यस्य किञ्चि-क्जात्वादिविशिष्टस्याभेदानुपपस्या उभयत्र विशेषणांशयोः सर्वज्ञत्विश्चिज्ज्ञत्वयोः परित्यागेनाथेबोधः । )

(गोण्या वृत्यन्तरत्वं निराच्छे ) गोण्यपि छक्षणीव | छक्ष्यमाणगुणसम्बन्ध-रूपा | ' अग्निर्माणवक ' इति | ( अत्र अग्निपदेन रुख्यमाणो यः ग्रुनित्वादिरूपो गुणस्तत्सम्बन्धरूपा )।

व्यक्षनापि शक्तिस्थान्तर्भृता शब्दशक्तिम्स्य अर्थशक्तिम्स्य च । (अयं भावः । व्यक्षके नानार्थकस्थले, 'दूरस्था भूषरा रम्या दत्यादो भूषरश-ब्देन पर्वतानामिव राज्ञामिष शक्त्येव प्रतीतिः सम्भवति । 'गङ्गायां घोष ' इत्यादो तु शित्यपावनत्वादिविशिष्टतीरप्रतीतिरिष लक्षणयेव । तत्र लक्षणाकिल्प-कायास्तात्पर्यानुपपत्तेरेव सद्भावात्किमतिरिक्तव्यक्षनयेति । ननु शब्दशक्तिमूलाया व्यक्ष-नाया अन्यथासिद्धत्वेत्रपे अर्थशक्तिमूलायास्तस्या नान्यशासिद्धिः । तथाहि

# ' गच्छ गच्छिसि चेत्कान्त पन्थानः सन्तु ते शिवाः । ममापि जन्म तत्रीव भूयाद्यत्र गतो भवान् ॥'

( इत्यादो 'हे प्रिय भवद्रमनोत्तरं मम प्राणवियोगो भविष्यति अतो न गन्तन्यम् ' इत्याद्ययों व्यज्यते । नहात्र शक्तिरुक्षणाभ्यां निर्वाहः । इत्यं च व्यजनाया आवश्यकते-त्यत आह । मा. द.) अर्थशाक्तिमूलाच अनुमानादिना अन्यथासिद्धा । (अनुमान-प्रकारस्तु – 'इयं मदीयगमनोत्तरकालिकप्राणवियोगवती, विलक्षणशब्दप्रयोक्तृत्वात् ' एतावता अनुमाननैव निर्वाहे किं लक्षणातिरिक्तव्यजनास्वीकारेणिति । भा. द. )

तात्पर्यानुपपत्तिरुश्चणाबीजम् । तत्प्रतीतीच्छयोच्चरितत्वं तात्पर्यम् । तात्पर्यज्ञानञ्च वाक्यार्थज्ञानहेतुः । (सैन्धवमानयेत्यादिनानार्थकस्थले सैन्धवपदस्य अश्वे त्वणं च शक्तेस्तुल्यतया शाब्दबोधे तात्पर्यप्रहस्य कारणत्वमन्तरा न नियतकाले तत्तद्वोधोपपत्तिरिति । तत्र तत्कारणत्वस्य आवश्यकत्वे तदनुरोधेन सर्वत्र तदावश्यकते-तिभावः । भा. द.) नानार्थानुरोधातु प्रकरणादिकं तात्पर्यप्राहकम् । (इदं सैन्धवपदं त्वणबोधेच्छयोच्चरितम् । भोजनप्रकरण उच्चरितत्वात् । अत्र प्रकरणानुरोधेन तात्पर्यप्रहः । 'आदिना' विशेषणादेः परिप्रहः । यथा 'सशङ्कचको हरिः पूज्य ' इत्यत्र हरिशब्दस्य नानार्थकत्वेऽपि सशङ्कचक इति विशेषणयोगात् हरिपदस्य भगवति तात्पर्यम् । भा. द.)

द्वारिमत्यादी 'पिषेहि' इति शब्दाध्याहारः । नन्वर्थज्ञानार्थत्वाच्छब्दस्य अर्थमिवज्ञाय शब्दाध्याहारासम्भवाद्यीध्याहार एव युक्त इति चेन्न । पद-विशेषान्यपदार्थीपस्थितेः शाब्दज्ञाने हेतुत्वात् । (पदिवशेषान्या या पदार्थीपस्थितिः सेव शाब्दबोधे हेतुः )। अन्यथा 'घटः, कर्मत्वम्, आनयनम्, कृतिः '( घटमानयेति वाक्यावयवाः ) इत्यत्रापि शाब्दज्ञानप्रसङ्गात् ।

( यद्यपि पदं तावचतुर्विधम् 'यौगिकं रूढं योगरूढं यौगिकरूढं चेति । तत्र यौगिकं-योगोऽत्रयवराक्तिस्तन्मात्रेणार्थप्रतिपादकम् । यथा पाचकादिपदम् । रूढम् रूढिः समुदायराक्तिः । तन्मात्रेणार्थप्रतिपादकम् । यथा गवादिपदम् । यौगरूढम्-योगरूढिभ्यां परस्परसहकारेणार्थप्रतिपादकं यथा पङ्कजादिपदम् । यौगिकरूढं-यौगिकं तद्दृढं चेति ज्युत्पत्या योगेन रूखा च परस्परसहकारेणार्थप्रतिपादकं यथा उद्घित्पदं योगेन तरुगुल्मादेः रूखा तु यागविशेषस्य वाचकम् । तथापि योगरूढं प्रदर्श्य तत्र

थोगरूकोः सरूपप्रदर्शनेन तदीत्या अन्यत्रापि बोर्डु शक्यमित्वभिप्रायेणं पङ्कजादिपदेषु योगरूढि प्रदर्शयति । नी. कं. ) पङ्कजादिपदेषु योगरूढिः । नियतपद्मत्वज्ञानार्थे समुदायशक्तिः । अन्यथा कुमुदेऽपि पदप्रयोगप्रसङ्कः ।

इतरान्विते राक्तिरिति प्राभाकराः । अन्वयस्य वाक्यार्थतया भानसम्भ-वादन्वयांशेऽपि शक्तिनेकल्पनीयेति गौतमीयाः ।

( नमु वृत्तिग्रह एव शाब्दबोधहेतुस्तदा 'गौरश्व' इति वाक्यादिप शाब्दबोधाप-तिरत आह-सि. चं. )

# आकाङ्का योग्यतासिभिधिश्र वाक्यार्थज्ञानहेतुः ।

आकाङ्क्रोति—(अत्र चकारेणतात्पर्यप्रहः। तथाचाकांक्षाज्ञानं, योग्यताज्ञानं, तात्पर्य-ज्ञानं च शान्दबोधे हेतुरित्यर्थः। सि॰ चं॰) अन्यथाकांक्षादिअमाच्छान्दअमो न स्यात्।

आकांक्षां रुक्षयाते-

## पदस्य पदान्तरव्यतिरेकप्रयुक्तान्वयानतुभावकत्वमाकाङ्का । (१)

पदस्येति । (अन्यत्पदं पदान्तरं । तस्य व्यतिरेकोऽभावस्तेन प्रयुक्तमन्वयस्य अननुभावकत्वम् अनोधकत्वम् । घटादिरःक्षणनामपदस्य पदान्तरं विभक्तिपदं तस्य व्यतिरेकोऽभावस्तत्प्रयोज्यमन्वयाननुभावकत्वमाकांक्षेत्यर्थः । एवं धातुपदाख्यातपदयोः 'गामानय ' इत्यादिसुवन्ततिडन्तयोगोद्धव्यम् । सि॰ च॰ )।

योग्यतास्र्रणमाह-

अर्थाबाधो योग्यता । (॥ २ ॥)

अर्थेति (पयसा सिश्वतीत्यत्र पयसि सेककरणत्वस्य अवाधितत्वात्तवोग्यम् । सि.च.)। सिश्विधिलक्षणमाह—

पदानामविलम्बेनोचारणं सिनिधः। (॥३॥)

पदानामिति । अविल्म्बेन पदार्थोपस्थितिः । उचारणं तु तदुपयोगि-तया ( सान्निध्योपयोगितयेत्यर्थः ) युक्तम् । आकाङ्कादिरहितं वाक्यमप्रमाणम् । यथा गौरश्वः, पुरुषो हस्तीति न प्रमाणम् आकाङ्काविरहात् । अग्निना सिश्चेदिति न प्रमाणं योग्यताविरहात् । पहरे पहरेऽसहोच्चरितानि गामान-येत्यादिपदानि न प्रमाणं सामिध्याभावात् । ५० ।

आकाङ्केति । गौरश्व इति घटः कर्मत्वमित्याद्यनाकांश्चोदाहरणं द्रष्टव्यम् ।

वाक्यं द्विविधम् । वैदिकं छौकिकश्च । वैदिकमीश्वरोक्तत्वा-त्सर्वमेव प्रमाणम् । छौकिकं त्वाप्तोक्तं प्रमाणम् । अन्यद-प्रमाणम् ॥ ५१ ॥

वाक्यार्थज्ञानं शाब्दज्ञानम् । तत्करणं शब्दः ॥ ५२ ॥

वाक्यमिति । वैदिकस्य विशेषमाह वैदिकमी अरोक्तत्वादिति । (मीमांसकः शक्कते ) ननु वेदस्यानादित्वात्कथमी श्वरोक्तत्वमिति चेन्न । 'वेदः पौरुषेयो वाक्यत्वाद्धारतादिवत्' इत्यनुमानेन पौरुषेयत्वसिद्धेः । न च समर्यमाणकर्तृकत्वमुपाधिः । (स्मर्यमाणं स्मृतिप्रतिपादितं कर्तृकत्वं यस्य तत् । तत्रच स्मृतः 'अष्टादशपुराणानां कर्ता सत्यवती स्वतः' तथाच समर्यमाणकर्तृकत्वस्य भारतादौ साध्यव्यापकत्वात्, पक्षे साधनाव्यापकत्वात्तस्य उपाधित्वमित्याशङ्कथ तस्योपाधित्वं खण्डयति ) गौतमादिभिः शिष्यपरम्परया वेदेऽपि सर्कतृकत्वस्मरणेन साधन-व्यापकत्वात् । 'तस्मात्तपनात्रयो वेदा अजायन्त' इति श्रुतेश्च ।

ननु वर्णा नित्याः । स एवायं गकार इति प्रत्यभिज्ञाबछात् । तथाच कथं वेदस्यानित्यत्वमिति चेन्न । 'उत्पन्नो गकारो नष्टो गकारः' इति प्रतीत्या वर्णानामनित्यत्वात् । 'सोऽयं गकार ' इति प्रत्यभिज्ञायाः 'सेयं दीपज्वाछा ' इतिवत्साजात्यावछम्बनत्वात् । वर्णानां नित्यत्वेऽपि आनुपूर्वीविद्या-ष्टवाक्यस्यानित्यत्वात् । तस्मादीश्वरोक्तो वेदः । मन्वादिस्मृतीनामाचाराणांच वेदमूछकतया प्रामाण्यम् । स्मृतिमूछवाक्यानामिदानीमनष्ययनात्तन्मूछभूता काचिच्छाखा उच्छिन्नोति करूप्यते ।

ननु पाट्यमानवेदवाक्योत्सादस्य कल्पयितुमशक्यतया विश्वकीर्षवाद-स्यायुक्तत्वात् ('शास्त्रानां विश्वकीर्णत्वात्पुरुषाणां प्रमादतः । नानाप्रकरणस्थत्वात्स्वते मूंलं न स्थाते ' त्राक्षवार्तिके ) नित्यानुमेयो वेदो मूळ्मितिचेश । तथा सित वर्णानुपूर्वीज्ञानाभावेन बोधकत्वासम्भवात् ।

नन्वेज्ञानि पदानि स्वपदस्मारितार्थसंसर्गवन्ति, आकांश्चादिमत्पदकदम्ब-कत्वात्, 'गामानय दण्डेन ' इति मद्वाक्यवत् इत्यनुमानादेव संसर्गञ्चानसं-मवाच्छन्दो न प्रमाणान्तरम्, इति चेन्न । अनुमित्यपेक्षया शान्दज्ञानस्य विलक्षणस्य 'शन्दात्प्रत्येमि ' इत्यनुन्यवसायसाश्चिकस्य सर्वसंमत्तत्वात् ।

( अर्थापत्यादिप्रमाणान्तरखीकर्तृणां मतमन्य दूषयति। मीमांसकः शङ्कते) नन्वथी-पत्तिरपि प्रमाणान्तरमस्ति 'पीनो देवदत्तो दिवा न मुङ्के ' इति दृष्टे श्रुते वा पीनत्वान्यथानुपपत्त्या रात्रिभोजनमधीपत्त्या करुप्यते । इतिचेत्र । 'देव-दृत्तो रात्री मुङ्के, दिवामुखानत्वे सति पीनत्वात् ' इत्यनुमानेनैव रात्रिभो-चनस्य सिद्धत्वात् ।

( संमेंबेतिह्ययोदितिरिक्तं प्रमाणत्वं वदता पौराणिकानां मतं दूषयित ) ' इति पञ्चा-इति, इतिसम्भवोऽप्यनुमानमेन ( शतवानित्युक्ते पञ्चाशद्वानिति ज्ञानं संभवित । ' अयं पञ्चाशद्वाञ्शतवत्त्वात् ' इत्यनुमानमित्यर्थः )। ' इह वटे यक्षस्तिष्ठति ' इति ऐतिह्यम् अज्ञातमूळनक्तृकः शब्द एव ।

( नन्वनया चेष्टया असमर्थों बोद्धव्य इति संकेतितचेष्टया विजातीसप्रमाजननाचेष्टापि प्रमाणान्तरमितिवदन्तं तान्त्रिकं निरस्यति नी. कं. ) चेष्टापि शब्दानुमानद्वारा व्यवहारहेतुरिति न मानान्तरम् । तस्मात् 'प्रत्यक्षानुमानोपमानशब्दाश्च-त्वार्येव प्रमाणानि '।

सर्वेमां ज्ञानानां तद्वति तत्प्रकारकत्वं स्वतो प्राह्यं परतो वेति विचार्यते । तन निपातिपत्तिः, ज्ञानप्रामाण्यं तद्प्रामाण्याप्राहकयावज्ज्ञानमाहकसामग्री प्राह्मम्, न वा । अत्र विधिकोटिः स्वतस्त्वस्, निषेषकोटिः पहलक्त्वस् । वनुमानप्राह्मत्वेन सिद्धसाधनवारणाय वाबदिति । 'इदं सानमप्रमाः ' इत्यनुन्यवसायनिष्ठप्रामाण्यप्राह्कस्य अप्रामाण्यप्राह्कत्वानावात्वतस्तः न स्यादतस्तदिति । तस्मिन्प्राह्मप्रामाण्याश्रये अप्रामाण्यामहकेत्यर्थः । उदा-इतस्थले न्यवसाये अप्रामाण्यप्राहकस्याप्यनुव्यवसाये तद्ग्राह्कत्वात्स्व-तस्त्वसिद्धिः ।

ननु स्वत एव प्रामाण्यं गृह्यते 'घटमहंजानामि ' इत्याज्यकायेचे घटघटत्वयोरिव तत्सम्बन्धस्यापि विषयीकरणाद्वच्यवसायरूपप्रत्यासच्चेस्तुल्य-त्वात् । पुरोवर्तिनि प्रकारसम्बन्धस्यैव प्रमात्वपदार्थत्वात् । इतिचेन्न । स्वतः प्रामाण्यमहे 'जलज्ञानं प्रमा नवा ' इत्यनभ्यासदशायां प्रमात्वसंशयो न स्यात् । अनुव्यवसायेन प्रामाण्यस्य निश्चितत्वात् । तस्मात्स्वतोप्राह्मत्वा-मावात्परतो प्राह्मत्वम् । तथाहि प्रथमं जलज्ञानानन्तरं प्रवृत्तौ सत्यां जल-लामे सित ' पूर्वोत्पन्नं जलज्ञानं प्रमा । समर्थप्रवृत्तिजनकत्वात् । यन्नैवं तन्नैवं यथा अप्रमा ' इति व्यतिरोक्तिणा प्रमात्वं निश्चीयते । द्वितीयादि-ज्ञानेषु पूर्वज्ञानदृष्टान्तेन तत्सजातीयलिङ्गेन अन्वयव्यतिरोक्तिणा गृह्यते ।

प्रमायां गुणजन्यत्वमुत्पत्तौ परतस्त्वम् । प्रमासाधारणकारणं गुणः । अप्रमासाधारणकारणं दोषः । तत्र प्रत्यक्षेऽपि विद्योषणवद्धिदेशिष्यसिककर्षे गुणः । अनुमितौ व्यापकवति व्याप्यज्ञानम् । उपमितौ यथार्थसादृश्य-ज्ञानम् । शाब्दज्ञाने यथार्थयोग्यतादिज्ञानम् । इत्याद्यूहनीयम् ।

पुरोवर्तिनि प्रकाराभावस्य व्यवसायेन अनुपश्थितत्वाद्प्रमात्वं परत एव गृह्यते । फ्तिादिदोषजन्यत्वादुत्पत्तौ परतस्त्वम् ।

ननु सर्वज्ञानानां यथार्थत्वाद्यथार्थज्ञानमेव नास्ति । न च ' शुक्ताविदं रजतम् ' इति ज्ञानात्प्रवृत्तिदर्शनादन्यथाख्यातिरिति वाच्यम् । रजतस्यृतिपु-रोष्टृतिज्ञानाभ्यामेव प्रवृत्तिसम्भवात् । उपस्थितेष्टभेदाग्रहस्यैव सर्वत्र प्रवर्त-कत्वेन 'नेदं रजतम् ' इत्यादावतिप्रसङ्गामावात् । इतिचेत्र । सम्भानत-

स्थेष्ठे पुरोवर्तिविद्रोष्यकरजतत्वप्रकारकज्ञानस्य छाघवेन प्रवृत्तिजनकतयाः शुक्ताविप रजतार्थिप्रवृत्तिजनकत्वेन विदिष्टिज्ञानस्येव कल्पनात् । अयथार्थानुमवं विमजते—

अयथार्यानुभवस्त्रिविधः । संशयविपर्ययतर्कभेदात् । अयथार्थेति—स्वप्तस्य मानसविपर्ययरूपत्वान्न त्रैविष्यविरोधः ।

#### संशयळक्षणमाह—

एकस्मिन्धर्मिणि विरुद्धनानाधर्मवैशिष्टचावगाहि ज्ञानं संशयः। यथा स्थाणुर्वा पुरुषोवेति ।

एकस्मिनिति । 'घटपटौ ' इति सम्हालम्बनेऽतिव्याप्तिवारणाय एकस्मिन् इति । (यद्यप्त्र घटत्वपटत्वात्मकविरुद्धधर्मेद्वयैवेशिष्टशावगाहित्वं वर्तते तथापि घटपटात्मकधर्मिनेदान्न तत्रातिव्याप्तिः । ) 'घटो द्रव्यम् ' इत्यादावित-व्याप्तिवारणाय विरुद्धेति । (यद्यप्त्र घटत्वद्रव्यत्वात्मकनानाधर्मवौशिष्टयावगाहो वर्तते तथापि तयोः परस्परमविरोधान्न तत्रातिव्याप्तिः ) । यथेति (अत्र पुरोवर्तिनि स्थाणुत्वपुरुषत्वात्मकपरस्परविरुद्धधर्मेद्वयवैशिष्टयावगाहनाल्रक्षणसमन्वयः )।

(स च त्रेघा । एकस्मिन्धर्मिणि विरुद्धनानाधर्मावमर्शः संशयः । यथा स्थाणुर्वो पुरुषोवेति । एकस्मिनेव हि पुरोवर्तिनि द्रव्ये स्थाणुत्विनिश्चायकं वककोटरादिकम् , पुरुष्विनिश्चायकं च शिरःपाण्यादिविशेषमपस्यतः स्थाणुपुरुषयोः समानधर्ममूर्ध्वतालक्षणं च पश्यतः पुरुषस्य भवति संशयः 'किमयं स्थाणुः पुरुषो वा ' इति । )

(द्वितीयस्तु संशयो विशेषादर्शने सित विप्रतिपत्तिजः । यथा 'किमयं शब्दो नित्य उत अनित्यः ' इति । एको बूते 'शब्दो नित्य ' इति । अपरस्तु 'अनित्य ' इति । तयोर्विप्रतिपत्त्या मध्यस्थपुंसो विशेषमपश्यतो भवति संशयः किमयं शब्दो नित्य उतानित्य इति )।

(असाधारणधर्मेजस्तु संशयो यथा । नित्यादिनत्याच व्यावृत्तेन भूमात्रसाधारणेन गन्धवत्त्वेन विशेषमपश्यतो भुवि नित्यानित्यत्वसंशयः । तथाहि 'सकलित्यव्यावृत्तेन गन्धवत्त्वेन योगाद्भः किमनित्या, उत सकलानित्यव्यावृत्तेनापि तेनैव योगान्नित्येव ' इति संशयः । त, मा. ) ।

### विपर्ययस्रधणमाह-

मिथ्याङ्गानं विपर्ययः । यथा शुक्ताविदं रजतमिति ज्ञानम् ।

पिथ्योते । तदभाववति तत्प्रकारकनिश्चय इत्यर्थः । ( प्रकृते रजतत्वा-भाववत्यां शुक्ती रजतत्वप्रकारकं ज्ञानम् )।

### तर्के इक्षयति-

व्याप्यारोपेण व्यापकारोपस्तर्कः । यथा यदि वन्हिर्नस्यात्तर्हि धूमोऽपि न स्यादिति ॥ ५३ ॥

व्याप्योति । यद्यपि तर्को विपर्ययेन्तर्भवति तथापि प्रमाणानुमाहकत्वा-द्भेदेन कीर्तितः ।

## स्मृतिं विभजते-

स्मृतिरपि द्विविधा । यथार्था अयथार्थाच । प्रमाजन्या यथार्था । अप्रमाजन्या अयथार्था ॥ ५४ ॥

स्मृतिरिति । (खजन्यसंस्कारसम्बन्धेन प्रमायाः स्मृतिकारणत्विमिति भावः । अप्रमाजन्येति।('इदं रजतम् ' इत्यप्रमातो रजतत्वेन शुक्तेः स्मरणमयथार्थे। सि. चं.।)

### सुखं लक्षयति-

# सर्वेषामनुकूलतया वेदनीयं सुखम् ॥ ५५ ॥

सर्वेषामिति । 'सुख्यहम्' इत्याद्यनुग्यवसायगम्यं सुखत्वादिकमेव छक्षणम् । यथाश्चतं तु स्वरूपकथनमिति द्रष्टग्यम् । (तच चतुर्विधम् । वेष-यिकाभिमानिकमानोरिथकाभ्यासिकभेदात् । विषयसाक्षात्कारजं प्रथमम् । राज्याधिप-त्यपाण्डित्यगवीदिजं द्वितीयम् । विषयध्यानजं तृतीयम् । सूर्यनमस्कारायासादिजं छाघवरूपं चतुर्थम् । सि. चं. ) ।

#### ( दुःसं निरूपयति -- )

# पतिकूलतया वेदनीयं दुःखम् ॥ ५६ ॥

मित्रकुरतेति । ( प्रतिकूरुत्वं व द्विष्टत्वम् । दुः बत्वजातिसदधर्मैसः क्रास्याभारण-कारणगुणो वा दुःखम् । इदमपि सुखवचतुर्विधम् । । सि. चं. ) ।

( इच्छां निरूपयति- )

#### इच्छा कामः ॥ ५७ ॥

इच्छेति । (काम इति पर्योयः । इच्छात्वजातिमतीच्छा । सा द्विषिधा फलेच्छोपायेच्छा च । फलं सुखादिकम् । उपाको यागादिः । सि. च. )।

द्वेषं निरूपयति-

## क्रोधो द्वेषः ॥ ५८ ॥

(कोघ इति। देष्टि दत्यनुभवसिद्धद्विष्टसाधनताज्ञानजन्यो गुणो वा द्वेषः। सि. च.)

( प्रयत्नं निरूपयति )

कृतिः प्रयत्नः ॥ ५९ ॥

( कृतिरिति । प्रयत्नत्वजातिमान्प्रयत्नः । स त्रिविधः । प्रवृत्तिनिवृत्तिजीवनयो-निभेदात् । इच्छाजन्यो गुणः प्रवृत्तिः । द्वेषजन्यो गुणो निवृत्तिः । जीवनादृष्टजन्यो गुणो जीवनयोनिः । स च प्राणसम्रारकारणम् ) ।

(धर्म निरूपयति)

विहितकर्मजन्यो धर्मः ॥ ६० ॥

(विहितेति । वेदिविहित इत्यर्थः । स च कर्मनाशाजलस्पर्शकीर्तनभोगतत्त्वज्ञाना-दिना नस्यति । सि. च. )

( अधर्म निरूपयति )

निषिद्धकर्मजन्यस्त्वधर्मः ॥ ६१ ॥

( निषिद्धिति । वेदनिषिद्ध इत्यर्थः । स च भोगप्रायश्वित्तज्ञानादिना नस्यति ) ।

( एतो अरस्य इति कथ्येते वासनाजन्यो च । वासना च विरुक्षणसंस्कारः । तत्सद्भावे च ' वेत्रस्य शरीरादिकं, वेत्रस्य विशेषगुणजन्यम्, कार्यत्वे सति वेत्रस्य भोगहेतुत्वात् । वेत्रप्रयत्नजन्यकुसुमपर्यक्कादिवदित्यनुमानं मानम् । सि. च. ) ।

( लाघवमनुस्रत्य बुद्ध्यायष्टानामिदानी युगपदाश्रयं द्शीयति )-

बुद्धचादयोऽष्टावात्ममात्रविश्वेषगुणाः ॥ ६२ ॥

बुद्धीच्छामयत्ना द्विविधाः । नित्याअनित्याश्च । नित्या ईश्वरस्य । अनित्या जीवस्य ॥ ६३ ॥

( कुद्धीति । अत्र ' मात्र ' पदमवधारणार्थम् । नित्या ईश्वरस्य अनित्या जीनस्य )

#### संस्कारं विभजते-

संस्कारस्त्रिविधः । वेगो भावना स्थितिस्थापकश्चेति । वेगः पृथिव्यादिचतुष्ट्यमनोमात्रवृत्तिः । अनुभवजन्या स्पृतिहे-तुर्भावनात्ममात्रवृत्तिः । अन्यथाकृतस्य पुनस्तद्वस्थापादकः स्थितिस्थापकः कटादिपृथिवीवृत्तिः ॥ ६४ ॥

संस्कार इति । संस्कारत्वनातिमान्संस्कारः । वेगस्य आश्रयमाह वेग इति । वेगत्वनातिमान्वेगः । भावनां लक्षयति । अनुभवजन्येति । स्मृतेरिप संस्कारजन्यत्वं नवीनैरुक्तम् । आत्मादावतिन्याप्तिवारणाय अनुभविति । अनुभवव्वंसेऽतिम्याप्तिवारणाय स्मृतीति । स्थितिस्थापकं लक्षयति । अन्ययेति ।

संख्यादयोऽष्टो ( संख्यापरिमाणपृथक्त्वसंयोगविभागपरत्वगुक्त्वानि ) नैमित्ति-कद्भवत्वनेगस्थितिस्थापकाः सामान्यगुणाः

सन्ये रूपादयो ( रुपरसगन्धस्पर्शशब्दक्षेद्धासिद्धकद्रवत्तन्नुद्धिमुखदुःखेच्छाद्वेष-प्रयत्नधर्माधर्मभावनाः ) विशेषगुणाः । (विशेषगुणलक्षणं कथयति) द्रव्यविभाजकोपाधिद्रयसमानाधिकरणातृति-जातिमत्त्वं विशेषगुणत्वम् (पृथ्वीत्वजलत्वादिरूपं यद्रव्यविभाजकोपाधिद्रयं, प्रत्येकं तत्समानाधिकरणा द्वित्वपृथक्त्वसंयोगादयः तदृष्टत्तिजातिमद्रुणत्वम् । रूपादिषु चतुर्षे तादशं रूपत्वादिकं सांसिद्धिकद्रवत्वे च द्रवत्वत्वावान्तरजातिं भ्रहादिषु दशसु भ्रहत्वादिकं भावनायां संस्कारत्वावान्तरजातिं चादाय लक्षणसमन्वयः )।

### कर्मणो लक्षणमाह-

चलनात्मकं कर्म । ऊर्ध्वदेशसंयोगहेतुरुत्क्षेपणम् ॥ १ ॥ अधोदेशसंयोगहेतुरपक्षेपणम् ॥ २ ॥ शरीरस्य सन्निकृष्ट-हेतुराकुञ्चनम् ॥ ३ ॥ विप्रकृष्टहेतुः प्रसारणम् ॥ ४ ॥ अन्यत्सर्वे गमनम् ॥ ५ ॥ पृथिव्यादिचतुष्ट्यमनोमात्रदृत्ति ॥ ६॥

चलनेति । उत्क्षेपणादीनां कार्यभेदमाह । उर्घ्वेति । वक्रत्वसंपादक माकुञ्चनम् । ऋजुतासंपादकं प्रसारणिमत्यर्थः ।

( अथात्र प्रसङ्गात्प्रशस्तपादप्रतिपादितो विशेषः संगृह्यते )

अथ गमनत्वं किंकर्मत्वपर्यायः । आहोस्विद्परं सामान्यमिति । कुतस्ते संशयः समस्तेष्ट्क्षेपणादिषु कर्मप्रत्यथवद्गमनप्रत्ययाविशेषात्कर्मत्वपर्याय इति गम्यते । यतस्तूत्क्षेपणादिषद्विश्वेषसंज्ञयाभिहितं तस्माद्परं सामान्यं स्यादिति । न । कर्मत्वपर्यायत्वात् । आत्मत्वपुरुषत्ववत्कर्मत्वपर्याय एव गमनत्विभिति । अथविशेषसंज्ञया किमर्थं गमनप्रहणं कृतिमिति न अमणाच्यवरोधार्थत्वात् । उत्क्षेपणादिशब्दैरनवरुद्धानांअमणपतनस्यन्दनादीनामवरोधार्थ गमनप्रहणं कृतिमिति । अन्यथा हि यान्येव चत्वारि विशेषसंज्ञयोक्तानि तान्येव सामान्यविशेषसंज्ञाविषयाणि प्रसज्येरिति । अथवा अस्त्वपरं सामान्यं गमनत्वमिनयतिगेदेशसंयोगिवभागकारणेषु अमणादिष्वेव वर्तते गमनशब्दश्चोत्क्षेपणादिषु भाक्तो द्रष्टव्यः । स्वाश्रयसंयोगिवभागकर्तृत्व-सामान्यादिति ।

सत्प्रत्ययकर्मविधिः । कथं चिकीर्षितेषु यज्ञाध्ययनदानकृष्यादिषु यदा हस्तमुत्क्षेप्तिनिच्छत्यपक्षेमं वा तदा इस्तहत्यात्मप्रदेशे प्रयतनः सञ्जायते । तं प्रयत्नं गुरुत्वं चापेश्चमाणादात्महस्तसंयोगाद्धस्ते कम भवति । हस्त-वत्सर्वशारीरावयवेषु पादादिषु शरीरेचेति । तत्संबद्धेष्विप कथं यदा हस्तेन संसर्छ गृहीत्वेच्छा करोति उत्क्षिपामि हस्तेन संस्वमिति तदनन्तरं प्रयत्नमपेक्षमाणादात्महस्तसंयोगाद्यस्मिन्नेव काले हस्ते उत्क्षेपणं उत्पद्यते तस्मिन्नेव कांछे तमेव प्रयत्नमपेक्षमाणाद्धस्तमुसलसंयोगान्मुसलेऽपि कर्मेति । ततो दूरमुत्क्षिते मुसले तद्थेच्छा निवर्तते पुनरप्यपक्षेपणेच्छोत्पद्यते । तदनन्तरं प्रयत्नस्तमपेक्षमाणाद्यथोक्तात्संयोगाद्धस्तमसलयोर्युगपदपक्षेपणक-मेणी भवतः । ततोन्त्येन मुसलकर्मणोळ्खलमुसलयोरभिघाताच्यः संयोगः कियते । स संयोगो सुसल्वेगमप्रभाणो ऽप्रत्ययं सुसले उत्पतनकर्म करोति । तत्कर्माभिवातापक्षं मुसले संस्कारमारभते । तमपेक्ष्य मुसलहस्तसंयोगोऽप्र-त्ययं हस्तेऽप्युत्पतनकर्मे करोति । यद्यपि प्राक्तनः संस्कारो विनष्टः तथापि मुसलोळ्खलयोः संयोगः पद्भमीत्पादकः संयोगविशेषमावात्तस्य संस्का-रारम्भे साचिज्यसमर्थो भवति । अथवा प्राक्तन एवं पट्टः संस्कारोऽभि-घाताद्विनश्यन्नवस्थित इति । अतः संस्कार्वित पुनःसंस्कारारभ्भो नास्ति। अतो यस्पिन्कांले संस्कारापेक्षादाभेषातादप्रत्ययं मुसले उत्पतनकर्म तस्पिन्नेव काले तमेत्र संस्कारमपेक्षमाणान्मुसलहरूतसयोगाद्प्रत्ययं हस्तेऽप्यत्पतन-कर्भेति ।

पाणिमुक्तेषु गमनविधिः । कथम् यदा तोमरं हस्तेन गृहीत्वेत्थ्रेषु-मिच्छोत्पद्यते तदनन्तरं प्रयत्नः तमपेक्षमाणाद्यथोक्तात्संयोगद्वयात्तोमरहस्त-योर्युगपदाक्षणकर्मणी भवतः । प्रसारिते च हस्ते तदाक्षणार्थः प्रयत्नो निवितते तदनन्तरं तिथेगूर्ध्वं दूरमास्त्रं वा क्षिपामीतीच्छा सञ्जायते तदनु-रूपः प्रयत्नस्तमपेक्ष्यमाणस्तोमरहस्तसंयोगो नोदनाख्यः । तस्मात्तोमरे कर्मोत्पत्रं नोदनापेक्षम् । तिस्मन्संस्कारमारमते । ततः संस्कारनोदनाभ्यां तावत्कर्माणि भवन्ति । यावद्धस्ततोमरिवमाग इति । ततो विभागान्नौदने निवृत्ते संस्कारादूर्ध्वे तिर्यग्दूरमासन्नं वा प्रयत्नानुरूपाणि कर्माणि भवन्त्या-पतनादिति ।

तथा यन्त्रमुक्तेषु गमनविधिः । कथं यो बळवान्क्रतव्यायामी वामेन करेण धनविष्टभ्य दक्षिणेन शरं सन्धाय सरारां ज्यां मुष्टिना गृहीत्वां आकर्षणेच्छा करोति सज्येष्वाकर्षयाम्येतद्धनुरिति । तदनन्तरं प्रयञ्जतस्तम-पेक्षमाणादात्महस्तसंयोगादाकर्षणकर्मे हस्ते यदैवोत्पर्यंते तदैव तमेव प्रयन-मपेश्रमाणाद्धस्तज्याद्यारसंयोगाज्ज्यायां शरेच कर्म प्रयह्नविशिष्टहस्तज्याद्वार-संयोगमपेक्षमाणाभ्यां ज्याकोटिसंयोगाभ्यां कर्मणी भवतः धनुष्कोट्योरित्ये-तत्सर्वं युगपत् । प्वमाकणीवाकृष्टे धनुषि नातःपरमनेन गन्तव्यमिति यज्ज्ञानं त्तरतदाकर्पणार्थस्य प्रयत्नस्य विनाशस्ततः पुनर्गीक्षणेच्छा सञ्जायते । तद्-मन्तरं प्रयत्नमपेक्षमाणादात्माङ्गुलिसंयोगादङ्गुलिकर्म तस्माज्ज्याङ्गुलिविभागः ततीविभागात्संयोगविनादाः । तस्मिन्विनष्टे प्रतिबन्धकाभावाद्यवा धनुषि वर्तमानः स्थितिस्थापकः संस्कारी मण्डलीभूतं धनुर्येथावस्थितं स्थापयित । तदा तमेव संस्कारमपेश्वमाणाद्धनुज्यीसंयोगाज्ज्यायां शरेच कमींत्पद्यते। ततस्वकारणापेक्षं ज्यायां संस्कारं करोति तमपेक्षमाण इच्चज्यासंयोगो नोदनं तस्यादिषावाद्यं कर्म नोदनापेश्विमेषौ संस्कारमारभते । तस्मात्संस्काराञ्चोदन-सहायात्तावत्कर्माणि भवन्ति यावदिषुज्याविभागो विभागान्निवृत्ते नोद्नै कर्माण्युत्तरोत्तराणि इषुसंस्कारादैवापतनादिति । बहुनि कर्माणि ऋषदाः कस्मात्संयोगबहुत्वात् । एकस्तु संस्कारोऽन्तराहे कर्मणोऽपेक्षाकार-णाभावादिति ।

एवमात्माधिष्ठितेषु सत्प्रत्ययमसत्प्रत्ययं च कर्मोक्तम् । अनाधिष्ठितेषु बाह्येषु चतुर्षु महाभूतेष्वप्रत्ययं कर्म गमनमेव नोदनादिभ्यो भवति । तत्र नोदनं गुरुत्वद्रवत्ववेगप्रयन्नान्समस्तव्यस्तानपेश्चमाणो यः संयोगविद्योषो मोदनमाविभागहेतारेकस्य कर्मणः कारणम् । तस्माचनुर्विषि महाभूतेषु कर्म भवति ।

यथा पंकाख्यायां पृथिग्याम् । वेगापेक्षो यः संयोगिविशेषो विभागहेतोरेकस्य कर्मणः कारणं सोऽभिवातः । तस्मादिष चतुर्षु महाभूतेषु कर्म
भवति यथा पाषाणादिषु निष्ठुरेषु वस्तुन्यभिपतितेषु तथा पादादिभिर्नुद्यमानायामभिहन्यमानायां वा पंकाख्यायां पृथिन्यां यः संयोगो मोदनाभिवातः
योरन्यतरापेक्ष उभयापेक्षो वा स संयुक्तसंयोगस्तस्मादिष पृथिन्यादिषु कर्मभवति । ये च प्रदेशा न नुद्यन्ते नाष्यभिहन्यन्ते तेष्विष कर्म जायते ।
पृथिन्यदक्षयोगुरुत्वविधारकसंयोगप्रयत्नवेगाभावे सित गुरुत्वाद्यद्योगमनं तत्पतनम् । यथा मुसल्शरीरादिष्क्तम् । तत्राद्यं गुरुत्वात् । द्वितीयादीनि
तु गुरुत्वसंस्काराभ्याम् ।

स्रोतोभूतानामपां स्थलानिस्नाभिसपेणम् यत्तद्भवत्वात्स्यन्दनम् । कथम् समन्ताद्रोधः संयोगेनावयवविद्भवत्वं प्रतिबद्धम् । अवयवद्भवत्वमध्येकार्थस-मवेतं तेनैव प्रतिबद्धमुत्तरोत्तरावयवद्भवत्वानि संयुक्तसंयोगैः प्रतिबद्धानि । यदा तु मात्रया सेतुभेदः कृतो भवति तदा समन्तात्प्रतिबद्धत्वाद्वयववि-द्भवत्वस्य कार्यारम्भो नास्ति सेतुसमीपस्थस्यावयवद्भवत्वस्योत्तरोत्तरेषामवय-वद्भवत्वानां प्रतिबन्धकाभावाद्धृत्तिलाभः । ततः क्रमशः संयुक्तानामेवाभिसपे-णम् ततः पूर्वद्भव्यविनाशे साति प्रबन्धेनावस्थितेरवयवदीर्वं द्भव्यमारभ्यते तत्र च कारणानां संयुक्तानां प्रबन्धेन गमने यद्वयविनि कर्मोत्पद्यते तत्र च कारणानां संयुक्तानां प्रबन्धेन गमने यद्वयविनि कर्मोत्पद्यते तत्स्यन्दनाख्यमिति ।

संस्कारात्कर्म इष्वादिष्क्तम् । तथा चन्नादिष्ववयवानां पार्श्वतः प्राति-नियतदिग्देशसंयोगविभागोत्पत्तौ यदवयविनः संस्कारादिनयतदिग्देशसंयोगवि-भागनिमित्तं कर्म तद्रमणमिति । एवमादयो गमनविशेषाः ।

प्राणास्त्ये तु वायौ कर्म आत्मवायुसंयोगादिच्छाद्वेषपूर्वकप्रयत्नापेक्षा-स्नामत इच्छानुविधानदर्शनात्स्रुप्तस्य तु जीवनपूर्वकप्रयत्नापेक्षात् । आका- शकालदिगात्मनां सत्यपि द्रन्यभावे निष्क्रियत्वं सामान्यादिवदम्र्तैत्वात् । मूर्तिरसर्वगतद्रन्यपरिमाणम् तद्नुविधायिनी च क्रिया सा चाकाशादिषु नास्ति तस्मान्न तेषां क्रियासंबंधोऽस्तीति ।

सिवयहे मनसीन्द्रियान्तरसम्बन्धार्थ जायतः कर्म आत्ममनःसंयोगाः दिच्छाद्वेषपूर्वकप्रयत्नापेक्षात् अन्वभिप्रायमिन्द्रियान्तरेण विषयान्तरोपछिष्ठिय्दर्शनात् । सुप्तस्य प्रवोधकाछे जीवनपूर्वकप्रयत्नापेक्षात् । अपर्स्षणकर्मी-पर्स्पणकर्म चात्मनःसंयोगाददृष्टापेक्षात् । कथम् यदा जीवनसहकारिणोर्ध-र्माधर्मयोरुपभोगात् प्रक्षयोऽन्योन्यामिमवो वा तदा जीवनसहाययोर्वेकल्यात् तत्पूर्वकप्रयत्नवैकल्यात् प्राणिनरोषे सत्याभ्यां छञ्धवृत्तिभ्यां धर्माभ्यामात्ममनःसंयोगसहायाभ्यां मृतदारीराद्विभागकारणमपर्सपणकर्मीत्प्रचते । ततः दारीराद्विरपगतं ताभ्यामेव धर्माधर्माभ्यां समुत्पन्नेनातिवाहिकदारीरेण सम्बन्धते तत्संयोगार्थकर्मीपर्सपणिमिति । योगिनां च बहिरुदेवितस्य मनसोऽभिप्रेतदेशगमनं प्रत्यागमनं च । तथा सर्गकाछे प्रत्ययेण दारीरेण सम्बन्धार्थं कर्मोदृष्टकारितम् । एवमन्यदिष महामूतेषु यत्प्रत्य-क्षानुमानाभ्यामनुपछभ्यमानकारणमुपकारापकारसमर्थं च भवति तद्प्यदृष्ट-कारितम् । यथा सर्गोदावणुकर्म अग्निवाप्वोह्यविर्यगमने महाभूतानां प्रक्षोभणम् । अभिषिक्तानां मणीनां तस्करंप्रति गमनम् । अयसोऽय-स्कान्ताभिर्सर्णं चेति ।

सामान्यं लक्षयति-

नित्यमेकमनेकानुगतं सामान्यम् । द्रव्यगुणकर्मवृत्ति । तद्वि-विधम् । परापरभेदात्।परं सत्ता । अपरं जातिद्रव्यत्वादि ॥६६॥

नित्यमिति । संयोगादावातिव्याप्तिवारणाय नित्यमिति । जलपरमाणु-गतरूपेऽतिव्याप्तिवारणाय अनेकेति । अनुगतत्वं समवेतत्वम् । घटाचनु-गतोऽप्यसमवेत इति नामावादावतिव्याप्तिः । विशेषं लक्षयति-

नित्यद्रव्यक्टत्तयो व्यानर्तका विशेषाः ॥ ६७ ॥ नित्येति-

समवायं लक्षयति-

नित्यसम्बन्धः समवायोऽयुतसिद्धवृत्तिः । ययोर्द्धयोर्मध्य एक-मविनश्यद्पराश्रितमेवावतिष्ठते तावयुतसिद्धौ । अवयवावय-विनौ, गुणगुणिनौ, क्रियाक्रियावन्तौ, जातिन्यक्ती विशेष-नित्यद्रच्ये चेति ॥ ६८ ॥

नित्येति । संयोगादावतिव्याप्तिवारणाय नित्येति । आकाशादावति-स्याप्तिवारणाय सम्बन्ध इति । अयुत्तसिद्धलक्षणमाह—ययोरिति । 'नीलो-षट' इति विशिष्टप्रतीतिर्विशेषणविशेष्यसम्बन्धविषया। विशिष्टप्रत्ययत्वात् । दण्डीतिप्रत्ययवत् । इति समवायसिद्धिः । द्रव्यसमवायिकारणमवयवः । तज्जन्यं द्रव्यमवयवि ।

प्रागमावं लक्षयति—

अनादिः सान्तः प्रागभावः । उत्पत्तेः पूर्वं कार्यस्य । ( ? ) । अनादिरिति । आकाशादावतिव्याप्तिवारणाय सान्त इति । घटादाव-तिव्याप्तिवारणाय अनादिरिति । प्रतियोगिसमवायिकारणवृत्तिः प्रतियोगि-जनकः 'भविष्यति ' इति व्यवहारहेतुः प्रागभावः ( घटप्रागभावस्य प्रतियोगी घटः । तत्समवायिकारणं कपालद्वयं तत्र ग्रुतिः ) ।

प्रद्वंसं लक्षयति-

सादिरनन्तः मध्वंसः । उत्पत्त्यनन्तरं कार्यस्य । (२)। सादिरिति । घटादावितव्याप्तिवारणाय 'अनन्त' इति । आकाशादा-वातिव्याप्तिवारणाय 'सादिः' इति । प्रतियोगिजन्यः प्रतियोगिसमवायि- कारण इतिः 'ध्यस्तः' इति व्यवहारहेतुः । ( घटण्वंसस्य प्रतियोगी घटः तज्ञस्यः, तत्सम्वायिकारणं कपालद्वयं तत्र वृत्तिः, ध्वस्त इति व्यवहारे हेतुः ) । अत्यन्तामावं स्क्षयाति -

त्रैकालिकसंसर्गावच्छित्रपतियोगिताकोऽत्यन्ताभावः । यथा भूतले घटो नास्तीति । (३)।

न्नेकालिक इति। अन्योन्याभावेऽतिव्याप्तिवारणाय संसर्गाविच्छन्नेति। ध्वंसप्रागभावयोरतिव्याप्तिवारणाय त्रैकालिक इति ।

अन्योग्यामावं छक्षयति =

तादात्म्यसम्बन्धाविच्छन्नप्रतियोगिताकोन्योन्याभावः । यथाः घटः पटो न भवतीति ॥ ६९॥

सादात्म्योति । ( चंसप्रागमावयोत्विकप्रतियोगिकयोरस्यन्ताभावान्योग्या भावयोः किमेकविधत्वम् । नेत्याह् । नी० कं०) प्रतियोगितावच्छेदकारोप्यसंसर्गभेदा-देकप्रतियोगिकयोरत्यन्ताभावान्योन्याभावयोर्बहुत्वम् । केवछदेवदत्ताभावात् 'दण्ड्यभावः ' इति प्रतीत्या विशिष्टाभावः । 'एकसत्त्वे द्वौ न स्तः ' इति प्रतीत्या द्विशिष्टाभावः । 'एकसत्त्वे द्वौ न स्तः ' इति प्रतीत्या द्वित्वावच्छिन्नाभावः । संयोगसम्बन्धेन च घटवति समृवायसम्बन्धेन घटाभावः । तत्तद्धटाभावाद्धत्वावच्छिन्नप्रतियोगिताकसामान्याभावश्च अति-रिक्तः । एवमन्योन्याभावोऽि । 'घटत्वेन घदो नास्तीति ' व्यधिकरण-घर्मावच्छिन्नाभावो नाङ्गीकियते । घटे पटत्वं नास्तीति तस्यार्थः । आतिरिक्तत्वे स केवछान्वयी । सामयिकाभावोऽष्यत्यन्ताभाव एव समयविशेषे प्रतीयमानः । घटाभाववति घटानयनेऽत्यन्ताभावस्य अन्यत्र गमनाभावेऽि अप्रतीतेः । घटापसरणे सति प्रतीतेः । भृत्वछे घटसंयोगप्रागभावष्वंसयोरत्यन्ताभावप्रतीतिनियामकत्वं कल्प्यते । घटवति तस्यंयोगप्रागभावष्वंसयोरस्यन्ताभावप्रतीतिनियामकत्वं कल्प्यते । घटवति तस्यंयोगप्रागभावष्वंसयोरस्त्वात्यन्ताभावस्याप्रतीतिः । घटापसरणे च संयोगध्वंससन्त्वात्प्रतीतिरिति ।

केवलाधिकरणादेव 'नास्ति' इति व्यवहारोपपत्ती अभावी न पदार्थीन्तर-मिति गुरवः । तन्न । अभावानङ्गीकारे कैवल्यस्य निर्वक्तुमराक्यत्वात् । 'अभावाभावो भाव एवं । नातिरिक्तः । अनवस्थाप्रसङ्गात् । घ्वंसप्रागभावः प्रागमावध्वंसश्च प्रतियोग्येव । इति प्राञ्चः । 'अभावाभावः अतिरिक्त एव । तृतीयोभावस्य प्रथमामावरूपत्वात् नानवस्था' इति नवीनाः ।

ननु ' प्रमाण-प्रमेय-संराय-प्रयोजन-दृष्टान्त-सिद्धान्ता-वयव-तर्क-निर्णय-वाद-जल्प-वितण्डा-हेत्वामास-च्छल-जाति-निम्नहस्थानानाः तत्त्वज्ञानान्तिःश्रेय-साधिगमः ' इति न्यायशास्त्रे षोडशपदार्थानामुक्तत्वात्कथं ' सप्तैव ' इति । अत आह—

सर्वेषी पदार्थानी यथायथमुक्तेष्वन्तर्भावास्सप्तेव पदार्था इति सिद्धम् ॥ ७० ॥

सर्वेषामिति । ' आत्म-रारीरे-न्द्रिया-थ-मनो-बुद्धि-प्रवृत्ति-दोष-प्रेत्यमाव-फल दःखा-पवर्गास्त प्रमेयम् ' इति द्वादशविधं प्रमेयम् ( आत्मादीनां षण्णां पूर्वे वर्णितत्वादुत्तरान्भावान्वर्णयति ) प्रवृत्तिर्धर्मोधर्मौ । राग-द्वेषमोहा दोषाः । ( प्रत्येकं दोषं वर्णयति ) राग इच्छा । द्वेषो मन्युः । मोहः बारीरादावात्मत्वभ्रमः । प्रेत्यभावो मरणम् । फलं भोगः । अपवर्गी मोक्षः । सं च स्वसमानाधिकरणदुः खप्रागमावसमानकालीनी दुः खध्वंसः (स्वं मोक्षस्त-स्समानाधिकरणो यो दुःखप्रागभावस्तस्समानकालीनो द्वःखर्ष्वंसः ) । प्रयोजनं सुखप्राप्तिर्देःखहानिश्च । दृष्टान्तो महानसादिः । प्रामाणिकत्वेन अभ्युपग-तोऽर्थः सिद्धान्तः । निर्णयो निश्चयः । स च प्रमाणफलम् । तत्त्वबुभुत्सोः कथा वादः । उभयसाधनवती विजिगीषुकथा जल्पः । स्वपक्षस्थापनहीना वितण्डा । कथा नाम नानावन्तृकः पूर्वोत्तरपक्षप्रतिपादकवाक्यसन्दर्भः । अभिप्रायान्तरेण प्रयुक्तस्य अथीन्तरं प्रकल्प दूषणं छलम् । असदुत्तरं जातिः । साधर्म्यवैधर्म्योत्कर्षापकर्षवण्योवण्यविकलपसाध्यप्राप्तप्रप्राप्तिप्रसङ्घ- तिदृष्टान्तानुत्पत्तिसंशयप्रकरणहेत्वर्थोपत्त्याविशेषोपपत्युपल्डव्यनुप्रशिविनित्या-नित्यकार्योकार्यसमा जातयः। वादिनोऽपजयहेतुर्निग्रहस्थानम् । प्रति-ज्ञाहानिः प्रतिज्ञान्तरं, प्रतिज्ञाविरोषः, प्रतिज्ञासंन्यासः, हेत्वन्तरम्, अर्था-न्तरम्, निर्थकम्, अविज्ञातार्थम्, अपार्थकम्, अप्राप्तकालं, न्यूनमिषकं पुनरुक्तमननुभाषणमज्ञानमप्रतिभाविश्वेपोऽमतानुज्ञपर्यनुयोज्योऽपेश्वणं निर्भ नुयोज्यानुयोगोऽपसिद्धान्तो हेत्वामासश्च निग्रहस्थानानि । शेषं सुगमम् ।

मनु करतंलानलसंयोगे सत्यपि प्रतिबन्धके सति दाहानुत्पतेः शक्तिः पदार्थान्तरम् । इतिचेत्र । प्रतिबन्धकाभावस्य कार्यमात्रे कारणत्वेन शक्ति-रनुपयोगात् । कारणस्यैव शक्तिपदार्थत्वात् ।

ननु भस्मादिना कांस्यादौ शुद्धिदर्शनादाधेयशक्तिरङ्गीकार्याति चेन्न । भस्मादिसंयोगसमानकाछीनास्प्रश्यस्परीप्रतियोगिकयावदभावसाहितभस्मादिसं-योगध्वंसस्य शुद्धिपदार्थत्वात् । स्वत्वमीप न धदार्थान्तरम् । यथेष्ट-विनियोगयोग्यत्वस्य स्वत्वस्वरूपत्वात् । तदवच्छेदकत्वं च प्रतिमहादि-छञ्धत्वमेवेति ।

अथविधिर्निरुप्यते । प्रयत्नजनकचिकीषीजनकज्ञानविषयो ( प्रयत्नजनका या चिकीषी तज्जनकं यज्ज्ञानं तद्विषय इत्यर्थः । मीमांसकमते कृतिसा-ध्वत्वज्ञानस्य स्वमते कृतिसाध्यत्वविशिष्टेष्टसाधनताज्ञानस्य चिकीर्षोद्वारा प्रयत्नजन-करवात् । तन्मते च कृतिसाध्यत्वे, स्वमते च कृतिसाध्यत्वविशिष्टेष्टसाधनत्वे लक्षणसङ्गतिः। ( नी. कं. ) तत्प्रतिपादको ।लिङादिवी । " मीमांसकमतमाशङ्कते " कृत्यसाध्ये प्रवृत्त्य-दर्शनात् । कृतिसाध्ये प्रवृत्तिदर्शनात्कृतिसाध्यताज्ञानं प्रवर्तकम् । न च विषमक्षणादै प्रवृत्तिप्रसङ्गः । इष्टसाधनतालिङ्गककृतिसाध्यताज्ञानस्य काम्यस्थले, विहितकालजीन वित्वनिभित्तज्ञानजन्यस्य नित्यनैभित्तिकस्थले वर्तकत्वात् । न चाननुगमः स्ववि-(स्वं प्रवर्तमानः पुरुषः तस्य विशेषणं शेषणवत्ताप्रतिसन्धानजन्यत्वस्यानुगमात स्वविषयसाधनत्वादिरूपस्य तत्सम्बन्धस्य त्तिश्रो धर्भः कामगादिः तद्वत्तायाः ज्ञानं काम्यानित्यने।भित्तिकसाधारण्यादनुगतत्वम् ) प्रतिसन्धानं तजन्यत्वस्य इति गुरवः । तत्र । लाववेन कृतिसाध्येष्टसाधनताज्ञानस्यैव चिकीषीद्वारा प्रयत्नजनकत्वात् । न च नित्ये इष्टसाधनत्वाभावादप्रवृत्तिप्रसङ्गः । तत्रापि प्रत्यबायपरिहारस्य पापक्षयस्यच फळत्वकल्पनात् । तस्मात्कृति-साध्येष्टसाधचत्वमेव छिङाद्यर्थः ।

पत्ती वते । यागस्याश्चित्ति निर्माणकार्यः प्रतीवते । यागस्याश्चित्ति निर्माणकार्यः प्रतीवते । यागस्याश्चित्ति निर्माणकार्यः कृतेः सिविषयत्वाद्धिषयाकांक्षायां याणो विषयत्वेनान्वेति । "कस्य कार्यम् "इति निर्माण्याकांक्षायां स्वर्गकान्तरं निर्माण्याकांक्षायां स्वर्गकान्तरं निर्माण्याक्षायां स्वर्गकान्तरं निर्माण्याक्षायां स्वर्गकान्तरं निर्माण्याक्षायां स्वर्गकान्तरं निर्माण्याक्षायां स्वर्गकान्तरं निर्माण्याक्ष्याक्षायां स्वर्गकान्तरं निर्माण्याक्ष्याक्षायां स्वर्गकान्तरं निर्माणकार्यः । तेन "ज्योतिष्टोमन्त्रकार्माणिकां स्वर्गकामस्य कार्यमिति वाक्यार्थः संपद्यते । वैदिक विक्ताल्याक्ष्याक्षायां स्वर्गकाम् भेषज्ञपानं कुर्यात् " इत्यादि व्यक्षिकन्त्रकाः किर्याकार्ये व्यक्षणा इति चेत् । न । यागस्याप्ययोग्यता निध्यान्त्रकाः किर्याकार्ये व्यक्षणा इति चेत् । न । यागस्याप्ययोग्यता निध्यान्त्रकाः प्रतित्वादिना नाराश्चतेने यागध्वंसो व्यापारः । व्यक्तव्यक्षात्त्रकाः विष्यर्थकत्वम् । किर्तिनादिना नाराश्चतेने यागध्वंसो व्यापारः । व्यक्तव्यक्षित्रवाद्यान्तरं विवर्णदर्शनात् । व्यक्तिसाध्येष्टसाधनत्वं विवर्णदर्शनात् । प्यति पाकं करोतिति विवरणदर्शनात् । विकर्तितिति प्रश्ने प्वतीत्युत्तराचाव्यातस्य प्रयत्नार्थकत्वनिश्चयात् । विकर्णतिति प्रश्ने प्वतीत्युत्तराचाव्यातस्य प्रयत्नार्थकत्वनिश्चयात् ।

रथो गच्छतीत्यादौ अनुकूछव्यापारो छक्षणा । देवदत्तः पचित । देव-दत्तेन पच्यते तण्डुछः इत्यादौ कर्तृकर्मणोर्नाख्यादार्थत्वम् । किंतु तद्गतै-कत्वादीनामेत्र । तयोराक्षेपादेव छाभः ।

प्रयज्ञतीत्यादौ धावोरेव प्रकर्षे शक्तिः । उपसर्गाणां द्योतकत्वमेव न तु तम शक्तिरस्ति ।

बदार्घज्ञानस्य परमप्रयोजनं मोक्षः । तथाहि '' आत्मा वारे द्रष्टन्यः श्रोतन्यो मन्तन्यो निदिष्यासितन्यः " इति श्रुत्या श्रवणादिनां तत्वसाक्षा-त्कारे हेतुत्ववोधनात् । श्रुत्या देह्यादिविलक्षणात्मज्ञाने सत्यप्यसंभावना-

निवृत्तः युक्त्यनुसन्धानरूपमननसाध्यत्वात् । मननोपयोगिपदार्थनिरूपणद्वारा शास्त्रस्यापि मोश्लोपयोगित्वम् । तदन्तरं श्रुत्योपदिष्टयोगिविधिना निदिष्या-सने कृते तदन्तरदेहादिविछश्वणात्मसाश्चात्कारे सित देहादौ अहमिमान-रूपमिष्याज्ञाननाशे सित दोषाभावात्प्रवृत्त्यमावे धर्माधर्मयोरभावाज्जन्मामावे पूर्वधर्माधर्मयोरनुभवेन नाशे चरमदुःखध्वंसरूपो मोश्लो नायते । ज्ञानमेव मोश्चसाधनम् । मिथ्याज्ञाननिवृत्तेः ज्ञानमात्रसाध्यत्वात् । '' तमेव विदित्वा अतिमृत्युमेति । नान्यः पंथा विद्यते अयनाय " इति साधनान्तरानिषेधाच ।

ननु "तत्प्राप्तिहेतुर्विज्ञानं कर्मचोक्तं महामुनेः ' इति कर्मणोऽपि मोक्ष-साधनत्वस्मरणाज्ज्ञानकर्मणोः समुच्चय इति चेन्न । " नित्यनैमिक्तिकैरेव कुर्वाणो दुरितक्षयम् । ज्ञानं च विमलीकुर्वन्नभ्यासेन चपाचयेत् । अभ्यासा-स्पक्तविज्ञानं कैवल्यं लभते नरः " इत्यादिना कर्मणो ज्ञानसाध्यत्वप्रतिपाद-नात् । ज्ञानद्वारेव मोक्षसाधनं न साक्षात् । तस्मात्पदार्थज्ञानस्य मोक्षः परमं प्रयोजनमिति सर्वे रमणीयम् ॥

> कणादन्यायमतयोर्बालन्युत्पत्तिसिद्धये ॥ असंभट्टेन विदुषा राचितस्तर्कसङ्गदः ॥

( कणाद इति कणादः सप्तपदार्थवादी न्यायः षोडशपदार्थवादी तयोर्भतयोरिति)।

टीकान्तरानुरोधेन व्याख्याता तर्कदीपिका ॥ कल्पिता पाद्यरूपेण दुर्गाशङ्करपादयोः ॥ १ ॥

इति विश्वविद्यालयीयप्रणालिकानुसारेण कालेजीय संस्कृताष्यापनाभिज्ञस्य 'प्रोफेसर ' दळवीत्युपाव्हस्य गणपितस्नोर्दत्तारामदार्मणः साहाय्येन, कौशिकगोत्रोद्धवेन भट्टश्रीदाङ्करतन्त्रेन काशिकीय श्रीरणवीरपाठशालात्मेल्व्य 'न्यायशास्त्री ' त्युपाधिमता श्रीभवानीशङ्करदार्मकृता दीपिकाप्रकाशाल्य-टिप्पनी समाप्ता.

समाप्ताः

# NOTES

पर्यो ले

बाल —' अधीतव्याकरणकाव्यकोशोऽनधीतन्यायशास्त्रः' ( प. कृ )

तर्कसंग्रहः—तर्क्यन्ते प्रतिपाद्यन्त इति तर्का द्रव्यादिपदार्थास्तेषां संग्रहो लक्षणखरूपविभागकारकहानानुकूलः संक्षिप्तो व्यापारः (वा.) संग्रहः—संक्षेपेणोद्वेशलक्षणपरीक्षा (न्या.).

तर्क—In this कर्म i. e. the object is shown, that is, we must take here कर्मणि व्युत्पत्ति, that is, the termination अ has the sense of कर्म. Thus तर्क means things that are discussed and established by a process of reasoning; conclusions that are reasoned out.

I.

पदार्थ—पदस्य अर्थ: that which a word signifies, hence, something which is namable or expressible by a पद.

Some divide the पदार्थs into (1) भाव or positive and (2) अभाव or negative. भाव includes the first six.

द्वरुय—Substance. गुण—Quality or property. कर्म—Act or action.

सामान्य—Generality or common nature. It is thus defined:—निरामेकमनेकानुगतम् सामान्यम्—That which is eternal, one and is intimately connected with individuals more than one.

विशेष—Particularity or individuality. समवाय—Perpetual intimate relation. अभाव—Non-existence or negation of existence.

These seven पदार्थेs are properly called categories, that is. an enumeration of certain general properties or attributes that may be predicated or affirmed of existing things.

II.

Earth, water, light, air, ether, time, relative space, soul, and the internal organ (mind) are the nine substances.

Dipikâ:—

As there exists the tenth इन्य called तमस्, how can you say that there are only nine substances?

The कारिका " तम:खन्न &c." proves this fact viz, तमस् is a separate इत्य as it has all the qualities of a इत्य, for instance, it has motion which is a किया ( and a इत्य is कियाअय). Thus the fact that तमस् is a इत्य is proved because we actually have the experience of black darkness moving and because it has action.

अवाधितप्रतीति—Perception or knowledge which does

not prove to be false.

Now taking तमस् as possessing these qualities, it cannot be included among the five इत्या beginning with आका, as they have no colour while तमस् has blue-black colour.

As तमस् has इप it cannot come under नायु because नायु is devoid of colour. Again it cannot be नायु because it has not got a perpetual motion which नायु has and because it has not स्पर्श i. e. the quality which makes us feel it.

Also it cannot come under तेजस् because it has not any white shining colour and because it has not any hot touch as light has

any hot touch as light has.

It cannot come under water, because it has not, like water, the property of producing a cold sensation and because it has a blue-black colour, while water has a colour which is ब्यासरग्रह.

It cannot come under प्राथनी because it is void of smell and touch.

"Therefore if you, O प्रेपसी," says the सिद्धान्ती, "say that तमस् is a tenth substance, it will not do because darkness has simply the form of the absence of light, that is, it is nothing but the absence of light."

Thus तमस is not a substance which has colour, for it can be perceived by the eye without the assistance of light.

As आलोकाभाव or the absence of light can be percei-

ved without the assistance of light, so also तमस can be similarly perceived.

Therefore as आले।काभाव is not a separate substance, so also तमस् is not a separate substance.

Light is the cause of correct occular perception of a इव्य possessing colour. i. e. a रूपिइव्य is seen by the eyes by means of light and such is not the case with तमस्, that is, it can be seen without the assistance of light. Therefore darkness means the absence of developed तेजस्, generally that which enlightens or illumines everything. Hence the perception "नील तमस्क्रित" is false; and so there exist only nine इव्यs.

Thus to sum up:

"If it be objected, there is a tenth substance darkness (त्रास), why is it not enumerated? for it is recognised by perception, and substantiality (इव्यत) belongs to it because it is possessed of colour and action; and because devoid of odour, it is not earth; and because it possesses dark colour, it is not water &c.: we reply that it is not so, because it is illogical to imagine another substance when it is necessarily produced by non-existence of light. The notion that it is possessed of colour is erroneous. The notion that it possesses action is also an error occasioned by the departure of light."

No coloured objects would be seen without light.

Darkness can be seen without light. Darkness is not a coloured object.

N. B.—Darkness was affirmed to be a substance by the सांस्यs.

The Definition in Sanskrit is the unfoling of such properties of the thing to be defined as are ordinarily understood as characteristics of that thing only *i.e.* the essence of the thing. लक्षण then=the characteristic property which distinguishes the thing to be defined (लक्ष्ण)

from all other things. In order that a তথ্য should be correct it must be free from the following three faults:-

- (1) अठ्याप्ति:—Non-existence of the characteristic in a portion (एकदेश) of the thing defined; e. g. शिखासूत्रवान्- ब्राह्मण:. The लक्ष्य is ब्राह्मण. Here the characteristic शिखा- सूत्रवत्व does not extend to a सन्यासिन् who is a ब्राह्मण.
- (2) अतिन्याप्ति:—When certain properties exist in the thing defined as also exist in a thing not defined.
- Cf. अलक्ष्ये लक्षणगमनम्-अतिव्यातिः, यथा मनुष्यो ब्राह्मण इतिलक्षणस्य राह्रेऽतिव्याप्तिस्तस्यापि मनुष्यत्वात्. (T.K.)
- (3) असंभव:—Where the characteristic stated is not found in the whole range of the things to be defined. लक्ष्यमात्र—the whole लक्ष्य. Cf. लक्ष्ये कापि लक्षणस्यावर्तनमसंभव:, यथा शुण्डादण्डवान् ब्राह्मण: (T.K.)

लक्षण thus becomes a धर्म which is free from these three vitiating qualities and it is called असाधारणधर्म i. e. peculiar or distinguishing quality.

N. B. the student will do well to read what follows after he has read section XLVI.

:0:-

The three faults which vitiate a definition reduce themselves to देखाभासs:—

अञ्याप्ति reduces to भागासिद्ध which is a subdivision of स्वरू-पासिद्ध. For instance गौरितरेभ्यो भिद्यते । कपिल्लवात् इलात्र भागे पक्षैकदेशे श्वेतगिव कपिल्लवस्याऽसिद्धिः । अतिञ्याप्ति reduces to साधा-रणसव्यभिचार. For instance 'गौरितरेभ्यो भिद्यते शृंगित्वात् ' इलात्र साध्याभाववित महिष्यादौ शृंगित्वस्य सत्वात् व्यभिचारः । असंभव reducesitself to खरूपासिद्ध. For instance 'गौरितरेभ्यो भिद्यते एकशफत्वात्' इलात्र एकशफत्वस्य पक्षे गिव अभावात् स्वरूपासिद्धिः ।

A इव्य is commonly defined as कियाश्रयो गुणाश्रयो वा इव्यम्. But this definition does not hold good in all cases.

---:0:----

इन्यत्वजातिमत्वं गुणवत्वं वा इन्यसामान्यलक्षणम्—The possession of the इन्यत्वजाति or the possession of गुणs is the definition of the जाति of इन्य. (जातिs are signified by words which have त्व added on to them. They are always found associated with their corresponding व्यक्तिs and can be conceived indendently of their व्यक्तिs; as गोत्व &c.)

"The possession of गुणs is not the proper definition or distinguishing property of इन्यत्व."

To this the सिद्धान्ती says:-

'If you, पूर्वपक्षी, say that the definition गुणवद् इत्यम् does not extend to (i) a इत्य (for instance, a घट in the first moment of its existence), and to (ii) a इत्य immediately destroyed after its production (and therefore there being allowed no time for the development of the गुणs which are found in a common घट) it will not do; because my definiton means: A इत्य is that which possesses a जाति which exists in the same place with गुणs and which is different from the सत्ताजाति.'

Now how is this modified definition of sea applicable to the case of a az in the first moment of its existence and to the case of a az which is immediately destroyed after its being produced, there being no time allowed for the yes to develope?

A ঘা in the first moment of its existence has not its মুখ্য developed as in the case of a common ঘা; as well as that ঘা which is destroyed after its production—both of these ঘা have not their মুখ্য developed. Therefore as in there two ঘা there are no মুখ্য, they cannot de called হুআঃ. But really they are হুআঃ and this is accounted for by saying that both of them possess the আলি—হুআৰ which আলি is found associated with মুখ্য in ordinary or existing ঘাঃ.

Thus in these two cases the definition amounts to saying that a इवा is that which possesses a जाति which is

different from the सत्ताजाति and which is found associated with गुणंड in an existing घट, i. e. in a घट in which the गुणंड are developed.

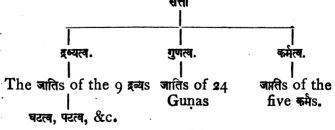
A द्रव्य is also defined a सत्तासाक्षाव्याप्यजातिमद् द्रव्यम्.

N. B.—In the modified definition of इन्य, if the words सत्ताभिन were omitted, then the गुणसगानाधिकरणजाति would be गुणस्व or कमेत्व or even सत्ता, and thus there would be an अतिव्याप्ति and this is obviated by putting in the word सत्ताभिन.

In connection with this the following may also be mentioned:—

There are twe theories viz. that (i) a real is the cause and yethe effect, and that (ii) the cause must exist before its effect. Thus we can find a real (which is the cause) without the yether (which are the effect), for instance, in a we in the first moment of its existence. But in the case of a common we the yether exist and there the effect is. Therefore we can safely say that it is not that every real should necessarily have a yether but that whatever has a yether is a real.

The सत्ताजाति comprehends three जातिs viz. इन्यत्व, गुणत्व and कमत्व, i. e. it is found in these three जातिs. Thus:—



Here सत्ता is पर or व्यापक with respect to इव्यत्व, गुणत्व & कमेल which are अपर or व्याप्य with respect to सत्ता. These again are पर or व्यापक with respect to their sub-species.

These are relative terms. The range or extension of one जाति may be more or less than that of another. Thus प्रधिवीत्व is पर with respect to घटत्व & अपर with respect to इंटरत.

### III.

परिमाण—Dimension. पृथक्त्व—Separateness or mutual difference. विभाग Disunion. परस्व—Being furtherwards. अपरत्व—Proximity or being hitherwards, गुरुत्व—Gravity. स्नेहत्व—Adhesion. बुद्धि—Intellect. द्वेष—Dislike. प्रयत्न—Effort or volition. संस्थर-Impression or self-reproduction.

# Dîpikâ:--

A गुण is defined as द्रव्यक्रमेभिन्नत्वे सामान्यवान गुण: or गुणत्वजा-तिमान गुण:—Being different from द्रव्य & कमे, गुण is that which possesses a सामान्य. If the words द्रव्यक्रभेभिन्नत्वे साति were omitted, there would be an अतिव्याप्ति on द्रव्य & कमे because they also possess सामान्य.

The Def. गुणत्वजातिमान् is a good definition on the supposition that we understand गुणत्वजाति. It is also good in asmuch as गुणत्व is the peculiar property of गुण.

Some say that लघुत्व, मृदुत्व and कठिनत्व are more गुणs but they are not so, because लघुत्व is nothing but the सभाव of गुरुत. Also मृदुत्व and कठिनत्व depend upon the loose or close अवयवसम्बन्ध, i. e. the संयोग of the parts of a body of which a mass is composed.

In the following subjoined verses, the various রুষেত্র are described each with the যুদ্ধ existing in it:—

> " स्पर्शादयोऽष्टी वेगास्यसंस्कारो मरुतो गुणाः । अष्टी स्पर्शादयो रूपं द्रवो वेगश्च केजसि । स्पर्शादयोऽष्टी वेगश्च गुरुत्वं च द्रवत्वकम् । रूपं रसस्तया स्नेहो वारिण्येते चतुर्दश । स्नेहहींना गंम्धयुत्ताः क्षितावेते चतुर्दश । कुष्यादिषद्कं संस्थादिपंचकं भावना तथा ।

धर्माधर्मो गुणा एत आत्मनः ( i. e. जीवस्य ) स्युश्चतुर्दश । संख्यादिपंचकं कालदिशोः शब्दश्च तेच खे । संख्यादयः पंच, बुद्धिरिच्छा यलोऽपि चेश्वरे । परापरत्वसंख्याद्याः पंच, वेगश्च मानसे ॥ "

#### IV.

गमन—Motion or going from one place to another. Dîpikâ:—

कमें is defined as संयोगभिन्नत्वे सित संयोगसमवायिकारम् (इस्तपुस्तक-षारणाय सत्यन्तम्-प॰)—Being different from संयोग, that which is the indirect or formal cause of संयोग, is कमे. For instance, कुठारपतन is the कमे and it must, according to the definition, be the formal cause of कुठारदारुसंयोग. It can be shown in the following manner:—

कुठारदारुसंयोग bears a गुणगुणिनोः समवाय in relation to कुठार. Again. कुठारपतन bears a कियाकियावतोः समवाय in relation to कुठार. Therefore कुठारपतन is the असमवायिकारण of दारुकुठारसंयोग. (Or कार्येण i. e. कुठारदारुसंयोगेन सह एकस्मिन्नर्थे i. e. कुठार समवेतं कारण i. e. कुठारपतनं कुठारदारुसंयोगस्यासमवायिकारम्.)

If in the definition of कम, the words संयोगभिन्नत्वे सति were omitted, then संयोग itself would come under the definition of कम because संयोग is the असमवायिकारण of संयोग itself. Thus—इस्तकुअरसंयोग is to be proved the formal cause of दारकुअरसंयोग. कुअर is the समवायिकारण of दारकुअरसंयोग which is the कार्य in this case and कुआर is the अर्थ &c. &c.

Another example is दशद्भिसंयोग and the कमे in this is दशस्पतन अमण &c. are included in गमन and thus there is no objection to there being five kinds of motion. कमे is void of quality and it is transitory.

### V.

सामान्य (common nature or community) is of two kinds viz, परसामान्य (highest genus) and अपर-सामान्य (subs-

tantiality applicable to species). The first is more extensive and the second is less extensive.

> Cf. " सामान्यं ब्रिविधं प्रोक्तं वरं चापरमेक्रच । इब्यादित्रिकश्वतिस्त सत्ता परतबोच्यते ॥ परिभन्ना च या जाति: सैवाऽपरतबोच्यते । द्रव्यत्वादिकजातिस्त परापरतयोच्यते ॥ व्यापकरवात्पराष्ट्रिय स्थात व्याप्यत्यादपरापिच ।" मुक्ताबली.

From this it may be seen that in the case of wat. क्रेड्यस्य is the परसामान्य and with reference to ब्रह्मस्य, प्रशियोत्य is Thus परसामान्य and अपरसामान्य are merely relate ive conceptions.

Only दब्बे,, गुण and कम have जाति and सामान्य, विशेष, सम-चाब and अभाव have no जाति.

सामान्य cannot have जाति, because सामान्य itself means general nature that runs through all the members of a class; and one general nature cannot exist in another general nature. For instance, इक्षत्व, बद्धत्व &c, are in themselves stras and they each cannot have another such a thing would involve us in confusion, as such a thing would go on ad infinitum and this process would have a बीप called अनवस्था (Cf. कल्पितवस्त्रसजा-तीयबस्तपरंपराकल्पनमनवस्था । यथा जाती जाखन्यरस्वीकारेऽनवस्था ।).

जाति is defined as भिनेषु अधिकरणेषु या समाना बुद्धि प्रसुते । उदब-नाचार्य mentions the following objections in making a जाति :---

।। व्यक्तेरमेदस्तुस्यत्वं संकरोऽयानवस्थितिः । रूपद्वानिरसम्बन्धे जातिबाधकर्त-ME: 4-"There is no generality or genus, where only one individual exists, or where there is no difference of individuality, or where there is confusion, or where there is a retrogress in infinitum, or where an idea is changed to its contrary, or where there is no relation.'

#### ΫI.

Individuality abides in eternal substances. These substances are আক্রমান্ট্রক and the atoms of the দুখিলাবি-বাছেন. It is the cause of the perception of exclusion. It affects a particular or a single object which is devoid of community or আক্রম.

विशेषs cannot have जाते. Why? जाते is something common and something common cannot exist in विशेषs, which in their very nature are distinct. They always distinguish one thing from another. The very idea of a विशेष is difference; and differences cannot be made to reconcile in the possession of something which is common to two or more things. So it is impossible to find out a common likeness in a group of unlikes (इपदानि:).

क्रोप exists in नित्यहम्यड for they are distinct from one another and why they are distinct cannot be told. कार्यहम्यड such as पर, पर &c. have not क्रियेष for their क्रियेष is accounted for by the क्रियेष existing in their constituent parts and the क्रियेष in these constituent parts is accounted for by the क्रियेष in the constituent parts of these parts and such a thing goes on until we come to the क्रियाण which have a क्रियेष and which cannot be further divided.

In the text it is said that क्लियड exist in निरुद्धच्यड, but this is contrary to experience; for we see क्लियड in अनिराह्मच्यड as well. Thus one table might be distinguished from another by certain characteristics. The exclusion of अनिराह्मच्यड is accounted for by saying that the distinction of one table faom another depends virtually upon the distinction of the atoms of one table from those of another and all things are composed of the atoms which are निराह्मच्यड. But what distinguishes the ultimate atoms is क्लिय or individuality and since atoms

are अनन्त, the विशेषs also existing between each of the atoms and the rest are अनन्त.

A परमाणु is defined as बालान्तरगते भानी यस्मूक्ष्मं दृश्यते रजः । भागस्तस्य च षष्टोयः परमाणुः स उच्यते ॥ (वा. वृ. ).

Cf. नित्यद्रव्यवृक्तयोऽन्त्या विशेषाः । ते च बहवो नित्या अतीन्द्रियाश्व । प्रलेषे षरमाणूनां भेदाव ते स्वीकियन्ते । तेषां वैधर्म्यव्याप्यत्वादिति । ( त. )

Vide Section LXVII.

#### VII.

The sixth category, समनाव, coinherence or intimate relation is of only one kind.

N. B.—It will be better to read, in connection with this, Section LXVIII.

Now समवाय has no जाति because समवाय being a particular kind of relation is only one and of its own kind ( व्यक्तरभेदः ).

Or समस्य has no जाति because it is not in the relation of intimate relation. हच्य, गुण and क्रमें only are in the relation of समस्य. (असम्बन्ध).

### VIII.

Negation is of four kinds:-

- (1) সান্যাৰ or antecedent non-existence (non-existence of anything before it began to exist, as a jar not yet made). The non-existence of a ৰহ produced to-day is its সান্যাৰ, yesterday.
- (2) प्रश्वसामान Emergent non-existence or cessation of existence, (the non-existence of a thing after it is produced, as of a jar when it is smashed to pieces).
- (3) अत्यन्ताभाव or absolute non-existence as शशरांग, गग-नारिक्द, वंध्यापुत्र, &c.

(4) अन्योन्यामार्व or mutual non-existence, as घटः पदी ने भवति (the nature of घट as घट is denied). It means the भेद or difference of one thing from another, or the absence of the nature of one thing in another.

Now अभाव has no जाति because जाति is भावरूप, that is, it exists in existing things or it is something positive; and अभाव means non-existence. And hence अभाव cannot have any relation to a thing through the relation of जाति ( असम्बन्ध ).

Vide Section LXIX.

#### IX.

Translate: Earth possesses the property of odour which is its distinguishing quality. It is of two kinds: eternal and non-eternal—eternal in the form of atoms, non-eternal in the form of products. The earth in the form of a product is of three kinds: organized body, organ of sense and inorganic mass. The body is that of us men. The organ connected with it is the nose (or properly, sense of smell) which is the recipient of odour, and is at the tip of the nose. And the inorganic mass is clod, stone, &c.

N. B. It is an accepted usage with the Vais'eshika and Nyâya Schools of philosophy to begin a treatise with उदेश, अक्षण and परीक्षा in order. Now उदेश is Enumeration, अक्षण is Definition and परीक्षा is उद्देशअक्षणकोः उपपरच्युप-परच्यतरफलको विचार:—A discussion whether all the things all properly enumerated and whether the अक्षण that is given is proper or improper. परीक्षा is thus tantamount to investigation. Division in only a particular kind of उदेश; hence there is no addition to be made,

# Dipika.—

Following the order of enumeration the सिद्धान्ती gives the लक्षण of पृथिवी (The part तंत्रीत is called प्रतीक, उदेश

s enumerating the पदार्थेs by name. The order of beginning the enumeration depends upon one's own will.)-

पृथिनी is that which has smell. There is certain इंट्य made up of fragrant and stinky parts. The इंट्य formed from such a combination has no smell as a whole, because the disagreeable odour neutralizes the fragrant odour; still the इंट्य is पृथिनी. So the above इंद्रण viz, गन्धनती पृथिनी becomes narrow or has the fault of अन्याप्ति.

To this objection the सिद्धान्ती says: "You should not, O प्रेपक्षी, say that the गन्धप्रतीति or perception of smell which is there in that इन्य cannot be explained."

(असुपपत्ति—A thing's not being reasonable; which cannot be shown to be समंत्रस or intelligible.)

"There is smell, but that is of the parts and the

Then say that there is বিস্নান্ধ; but this is not admitted by us.

(The objector tries to make out that a compound are as a whole cannot have smell and therefore to such a set the above definition does not apply. There the use is perceived and the view of the objector does not explain the actual perception of use there).

Again it is a rule that the कारण must precede its कार्य. घट is the कारण and the गन्ध in it is the कार्य, for the smell cannot exist without the घट. But in the case when a घट is formed one moment and immediately destroyed the next, you cannot perceive smell in the घट, for there was allowed no time for the गन्ध to develop. Therefore in this case also the definition has the fault of अन्यासि.

Now the सिद्धान्ती gives an answer to the पूर्वपक्षी as follows:—What you, O पूर्वपक्षी, say is not the case. प्रथिक

is गन्धसमानाधिकरणद्रव्यस्वापरजातिमती. ई. e., पृथिवी is that which has a जाति which exists in the same place with गन्ध and which जाति is directly included in द्रव्यत्व, i. e., which is the next less extensive after द्रव्यत्व. (गन्धसमानं अधिकरणं यस्याः). (For if we had said पृथिवी is गन्धसमानाधिकरणजातिमती, this definition would have extended to सत्ता-द्रव्यत्व, &c.; and being applicable to द्रव्यत्व, it would also have extended to अप्, तेजस् &c. as they are द्रव्यः. Again, it is not the case that every पृथिवी has गन्ध, or wherever there is पृथिवीत्वजाति, there is also गन्धस्वजाति. Therefore to exclude this, we say 'गन्धसमानाधिकरण.' Thus it is applicable to पृथिवी alone).

The way in which the definition should be stated is this: wherever there is गन्ध there is पृथिवी and not, wherever there is पृथिवी there is गन्ध. The definitions in the text 'Earth is a smelling thing' is thus modified into 'everything that has smell is पृथिवी.'

Again, the प्रांपक्ष says that the definition has the fault of अतिन्यास for there is smell in water and others and thus they also become पृथिवी. But the विद्धानती says that it is not so. We admit the perception of गन्य in जल as being that of earth mixed up with जल &c, by means of अन्वय and व्यतिरेक. (Thus अन्वय—Where one thing is, there another thing exists; i.e., Universal accompaniment of things that are related to each other, as कार्य and कारण, as यत्र यत्र यद प्रथिवी व्यतिरेक—Universal accompaniment of absences; mutual absence. It is permutation, as यत्र यत्र कारण नास्ति तत्र तत्र कार्य नास्ति. Here अन्वय:—यत्र वत्र प्रथिवीमिश्रितं जलं तत्र तत्र तत्र गन्थ: । व्यतिरेक:—यत्र वत्र पृथिवीमिश्रितं जलं तत्र तत्र प्रथा । For there is the संयुक्तसमयाय relation between जल and प्रथिवीगन्य; because जल is संयुक्त with पृथिवी and पृथिवी is the समवायिकारण of पृथिवीगन्य in it.

Now again we is necessary for every thing. Thus all

things exist in काल and so all the difinitions would be applicable to काल; consequently there will be the देख of आतिन्याप्ति on काल. But it is not so; because we ( i. e., the सिद्धान्ती ) prefer this definition as it contains a सम्बन्ध or contact which is different from the सम्बन्ध which makes all things dependent on something ( e. g., काल as here ).

प्रतियोगि is that whose non-existence we are speaking of and the others are अप्रतियोगि; as, अश्व is a प्रतियोगि of a room where there are men; while the men in the room are the अप्रतियोगि of the same room.

चंस means the destruction of a thing that once existed. If the घट is not destroyed, it is the अप्रतियोगि of the अमान of itself, i. e., it does not answer to its अमान.

Thus निस्तव is that which does not answer to its भंदी and अनिस्तव is that which answers to its own भंदा.

( बृद्धयादिषद्वं स्पर्शान्ताः श्रेहः सांसिद्धिको दवः । अद्दर्थभावनाद्यन्यः अमी वैद्योचिका गुणाः ॥

भेह and सांसिद्धिकल are the special qualities of water. भरष्ट=धर्माधर्म of आत्मा. भावना=संस्कार—that sort of impression which is made upon the mind by a thing when seen, and by which the thing is remembered)

(तज्ञतस्य is defined as प्रसक्षत्वप्रयोजको धर्मः—That which has the power of making any thing perceptible. A more accurate description is प्रसक्षयोग्यक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्पर्शसंयोगयक्षपरसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन्धस्परसगन

An इन्द्रिय is commonly defined as a means by

which knowledge is obtained. But the definition given in the दीपिका is more accurate: शब्देतरोद्ध्तविशेषगुणानाश्रयते सति आनकारणमनःसंयोगाश्रयत्वमिन्द्रियत्वम्—An इन्द्रिय is that which is united with मनस् in order that there many be perception, and at the same time does not possess the perceptible or developed special qualities with the exception of शब्द.—"The nature of an organ is susceptibility of conjunction with the internal organ causative of knowledge, accompanied with insusceptibility of the appreciable particular qualities other than sound."

The above definition may be accounted for in the following manner:—

The theory of the बैशेबिकंड is that in order that the soul may obtain knowledge, it is united with मनस्, मनस्, in its turn with इन्द्रिय—organ of sense, and इन्द्रिय with अर्थ—the object whose knowledge is to be attained, and thus it is that perception issues ('भवलेबेन्द्रियमनःसंयोगस्त्राप्यास्मा मनसा युज्यते मन इन्द्रियेणेन्द्रियमधेन ततः प्रत्यक्षम्'). Thus मनःसंयोग exists in आत्मा and also in इन्द्रियं, The theory is that everything is संयुक्त with काल. Then काल also may be संयोगाश्रय but it is not शानकारण.

Now if we define इन्द्रिय as मन:संयोगाश्रयस्विभिन्द्रवस्तम्, this definition will extend to काल and to आत्मा, for, both are united with मनस्. But the word झानकारण when added, serves to exclude काल only, but not आत्मा. आत्मा remains as it is a झानकारण.

The विशेषगुणं of आत्मा are गुद्ध and the other five, अमीर्थमें &c., i. e., it is the आश्रय of विशेषगुणं . So by adding उद्भृतविशेषगुणानाश्रयत्वे सति, आत्मा is excluded from the definition, because the विशेषगुणं of आत्मा are perceptible (उद्भृत) as we feel the influences of pleasure and pain &c. But the other distinguishing qualities इप, रस, गन्भ, रपश

and शक्स belong to the five हव्यड-तेजस्, अप्, पृथिवी, बायु, and आकाश respectively; and the Indrivas are the species of these five elements, as रसनेन्द्रिय is जलीय, रवरोन्द्रिय is वायवीय &cc. Thus the Indrivas have विशेषगुणड. For रूप is the विशेषगुण of the eye, सन्द that of कर्णोन्द्रिय which is आकाश. But the विशेषगुण of the Indrivas are not developed (or perceptible) i. e. अजुद्भृत. In the case of तेजस the रूप is perceptible, but in the case of the eye, the रूप which is in the eye is not perceptible, and so on with the other three (शब्द excluded). But आसा is विशेषगुणाश्रय while it is also proved to be उद्भृतिविशेषगुणाश्रय and the इन्द्रियड are रद्भृतिविशेषगुणानाश्रय, so by adding this latter part we exclude आसा as has been shown above.

The definition at this stage is उद्भूतिवशेषगुणानाश्रयत्वे सित ज्ञानकारणमनः संयोगाश्रयत्वं इन्द्रियत्वम्.

Now शब्द is the विशेषगुण of आकाश which is measured off by the cavity of the ear, and the distinguishing quality of the ओन्नेन्द्रिय is perceptible, and thus ओन्नेन्द्रिय is उद्भूतविशेषगुणाश्रय. Therefore the above definition is not applicable to the ओन्नेन्द्रिय, and thus the latter is excluded. But as ओन्नेन्द्रिय is one of the *Indrivas*, it must be included in the definition of इन्द्रिय; ओन्नेन्द्रिय is शब्देतरोद्भूतविशेषगुणानाश्रय and so also every इन्द्रिय is. Thus the definition becomes full and correct when it is stated as in the Dîpika.

N. R. Additional.—If we have only मनःसंयोग as the def. of इन्त्रिय, मनःसंयोग would include such मनःसंयोगs as are not ज्ञानकारण, as when मनस् is united with or enters the पुरितितनाडी at the time of sleep; but for our purpose we want ज्ञानकारणमनःसंयोगs.

If the Def. were विशेषगुणानाश्रयत्वे सति &c., the आत्मा together with the इन्दियंs would be excluded.

In the Tarkakaumudi इन्द्रिय is defined as श्रारीसंबुक्तं हानकारणमतीन्द्रयमिन्द्रवम्.

It is the theory of the ancient Indian philosophers that the soul is all-pervading. It exists in the body as well as everywhere outside. But there is this peculiarity that the feelings of pleasure or pain produce their effect on the soul only with reference to all space in the body. The soul outside the body and pervading, indifferent alike to those feelings.

श्वरार is the vessel by being connected with which, (or being coincident with or measured by which) भोग or suffering is occasioned to the भारमा. Our शरीर is पार्मिन, i. e. made up of earth. It is otherwise defined as अन्त्यावयिवत्वे सित विद्याभयत्वं शरीरत्वम्. It does not become the भावयवी of anything else.

भोगायतम is that which measures off or confines the soul and renders it capable of pleasure or pain. भोग is the experiencing or consciousness of pleasure or pain.

In the Dipika विषम-mass-is defined as शरीरोन्द्रयभिनः. In the Tarkakaumudi it is defined as श्रायमानत्वे सिंत भोगसाधनम्—that which contributes to enjoyment or suffering while it itself is the विषय of श्रान, i. e. capable of being known. The word श्रायमानत्व excludes इन्द्रिय and शरीर which contribute to भोग but are not श्रायमान. It is through the इन्द्रियs that the भाग takes place but it itself is अतीन्दिय.

The बाक्यवृत्ति defines विषयत्व as शरीरेन्द्रियभिन्नत्वे सति भोगसाध-बत्तम्.

The qualities common to most substances are:— संख्या, परिमाण, प्रथनत्व, संयोग, विभाग, परत्व, अपरत्व, गुरुत्व, इवत्व, (संस्कार) वेग—velocity and स्थितिस्थापकता—Faculty of elasticity.

Organized earthly bodies are of five sorts; viz. अयोगिज (Ungenerated) जोनिज (uterine) अंदज (oviparous),

स्वेदज (engendered in filth) and उद्गित (vegetative or germinating).

N. B. These physical facts are based upon a limited observation. There may be many exceptions according to modern theories; but here they are not to be taken into account.

#### H.

Water is that whose quality is coldness to the touch.

# Dipika.

The above definition is objected to on the ground that it has the fault of अन्याप्ति. In the case of water destroyed the very next moment after its production, there is no शीतस्पर्श, as in that water no time was allowed for the development of the शीतस्पर्श. This objection may be answered: Water is शीतस्पर्शसमानाधिकरणह्वव्यव्यापरजातिमत्. It has a जाति which exists in the same place with शीतस्पर्श and which is directly included in ह्रव्यत्व i. e. which is the next less extensive to ह्रव्यत्व.

Again, an objection is raised: the definition has the fault of ধারিন্যামি. A stone is cold to the touch and so it is জল. This objection may be removed in as much as stone is cold to the touch because there is water. And therefore the definition is not faulty.

N. B. The definition that 'Water is cold to the touch' is not correct in the light of modern physics; coldness or heat depends upon the temperature which we can change at pleasure.

### XI.

तंत्रस् is that which is hot to the touch. It comprehends both *light* and *heat*; ane they are considered to be the same.

कार्यरूप—Consisting of the effects of परमाणुड. आदित्यकोद्वे—In the world presided over by the sun. सपग्राहक—That which enables you to apprehend colour. कृष्णताराग्रवर्ति—Existing on the point of the dark pupil of the eye.

(i) मौम—The वन्हि which we see where wood burns. It is existing in the earth. It is पाधिवमात्रेन्थन i, e. feeding itself only upon पाधिव substances. (ii) हिड्य—It exists in the upper regions. It feeds itself upon water. (iii) आद्ये—(Alvine). It is the cause of digestion of whatever has been eaten or drunk. It is उभयेन्थन i. e. it feeds itself upon water as well as upon पाधिव substances. (Moderm observations are opposed to this view. They say that digestion causes heat, and food is wanted to keep up the bodily heat; i. e. Heat is भुक्तपरिणामकार्य; while the वैशेषिक hold that Heat is भुक्तपरिणामकार्य; while the वैशेषक hold that Heat is भुक्तपरिणामकार्य;

Dípiká

The perception that there is hot water is consequent upon the existence of तेजस् in common water. Thus the definition of तेजस् is not आतेव्याप्त on hot water.

The मीमांसकs affirm that gold is a substance. It is this view that is combated here below.

If you say that सुवर्ण is a पाधिव इच्च (earthy substance) as it has, like turmeric, yellowness and weight, it will not do. For इत is पाधिव and when it is exposed to a great amount of heat, the liquidity of that इत is destroyed. But if you want to prevent the liquidity of the इत from being destroyed, you put it in जल (and then the liquidity is not destroyed). Thus, when इत, which is a पाधिव substance, is exposed to heat, the liquidity is not destroyed,—excessive exposure to heat is the cause and the destruction of the liquidity.

dity of the पार्षिय substance is the effect. अस acts as the preventor of the desruction of the liqudity. So then there is the relation of cause and effect only when there is nothing to prevent the liquidity of a पार्थिय substance from being destroyed (अवधारण—Accurate determination; ascertainment). युवर्ण, though exposed to excessive heat, has not its liquidity destroyed (i. e. its इवस्व is अनुस्क्रियमान). Thus युवर्ण is the अधिकरण of the liquidity which is not destroyed even though there is excessive exposure to heat.

So from the above argument it is seen that gold is a पाधिन इच्य like घृत. The इन्तन is not destroyed in the case of gold; therefore there must be some other liquid substance (इन्द्रच्यान्तर) in that gold to prevent the liquidity of the पीतपाधिनइच्य from being destroyed as water in the case of the घृत. If you say it is जल, we say it is not, for जल has a सांसिद्धिकद्वल्य (natural liquidity) and not a निमित्तिक (accidental) one. But the liquidity in gold is not natural but accidental—being produced by contact with heat. Thus the इन्दननाशप्रतिबंधक in this case is not जल.

If we say it is बायु &c. in gold which prevents the इवत्वनाश, that बायु &c. has not रूप which gold has; thus बायु &c., is rejected.

But तेजस has always hot touch and a shining white colour. Now there is पृथिनी or rather पाधिन अश in gold whice has a cold touch and yellow colour which puts down or overpowers the hot touch and shining white colour and consequently we do not perceive the hot touch and shining white colour. ( अनुपल्लिच—No perception).

Thus it is proved that gold is made up of light.

### XII,

Being devoied of इन, बाबु is that which has स्वर्ध.

Digitized by Google

It is the cause of touch. We feel its स्पर्शगुण and not the बाग्र itself.

Some which possess बायुग्नरीर are भारमा and others. Dipika.

The word स्पर्धवान् obviates the अतिन्याप्ति on आकाशादि which also are devoid of रूप. The expression रूपरित obviates the अतिन्याप्ति on पृथिषी &c., which have got स्पर्श. Thus the definition means: वायु is that which has स्पर्श which alone we perceive, and which has no रूप.

### XIII.

That which is called प्राण is a बायु which moves in the body. It is one but receives five names in consequence of certain attending circumstances ( or environments). These उपाधिs are two: (:) उपाधि of position in which it plays and (2) उपाधि of function: (स्वलोपाधि and कियोपाधि).

- (i) इदि प्राणो गुदेऽपानः समानो नाभिसंस्थितः । उदानः कष्ठदेशस्थो व्यानः सर्वशरीरगः ॥
- (ii) मुस्तनासिकाभ्यां निर्गमनात् प्राणः । मलादरेषोनबनादपानः । भुक्त-ष्रिरणामाय जाठरानलसमुभयनात् ( v ८ संयमनात् ) समानः । अषादे-रूष्वनयनादुदानः । नाडीमुखेषु ( veins and arteries ) वितननायानः ।

According to भैचक:—
उद्गारे नाग आख्यातः कृभे उम्मीसने स्मृतः ।
कृकरः श्रुत्करो हेवो देवदत्तो विजृम्भणे
न जहाति मृतं चापि सर्वस्थापी धनक्रयः ।
धनक्रय is the पोषणहेतु.

(Modern view is quite opposed to this. It states that here is a nervous power which effects all these changes which the five sims perform according to their respective functions; and that the human bowels have a vermicular motion and on account of this motion it is that the and is taken down).

If the बाबु known by different names as प्राणंड &c. were not one and uniform, but five different बाबुंड as प्राणं, अपान &c., each pervading the whole body, then, says the author, as each of these will be a म्तंब्रन्य, they all cannot without conflicting with one another occupy the same place, viz. the body.

"Its existence as a distinct substance is inferred from feeling. The wind that blows is apprehended as temperate independently of the influence of light and this temperature which is a quality implies a substratum, for it cannot exist whithout one. That substratum is air, different from water, which is cold, from light which is hot, and from earth which is adventitiously warm by induction of light." (Col. Ess.)

·~:--

The Naiyayikas hold that this world does not exist independently of ext. God created the world out of nothing' is the doctrine of the religions of the West; and also the prevailing common doctrine of the Hindus is the same. However, on the contrary, the six Schools of Philosophy do not hold this doctrine. They say: nothing can be created out of nothing, as there can be no क्या without a बीज. क्याइ holds the theory of atoms and says that we have got the world out of the परमाणुs. If he had said that परमाणुs developing themselves in a variety of forms have assumed the state of this world, he would have been an atheist as there are some at present. It is the materialists that say that the world is of itself the outcome of the atoms and that there is no God. some admits the existence of God who has put the परमाणुs in a peculiar shape and this shows that He has some will and design. Educing order out of the chaos of the utages is the function of God. The two things viz. the परमाणुड and God are held as co-eval by the Naiyavikas. Some

.Vedantins however say that God has developed himself in the form of this world. According to the सांस्य philosophy, this world is a development of प्रकृति.

--:0:---

Dipika.

The process of creation and dissolution of प्राथम भप तेजस and बाय in the form of their products is as follows: By the will of God motion is generated in the atoms which are eternal things with 'no parts and no magnitude'. Then two atoms unite to form a binary atom (अपुक ). Three such binaries when combined give rise to a tertiary atom. Four traids form a quaternary atom. Thus gradually are evolved the gross प्रथियों &c. When God desires to bring about a dissolution of the Universe, then there is motion in the atoms; diads are destroyed when the two combined atoms sever from each other. The destruction of triads is consequent upon the destruction of diads—the material cause of triads. Thus comes about the dissolution of earth and others. The material cause of the diads, namely परमाणुं is eternal; so व्यापुकनाश is caused by the असमवायिकारण—परमाणुद्वयसंयोगनाश.

It is a traditional belief held by the old school that the त्र्यणुक्ताश is caused by the समवाधिकारण; whilst the later Naiyayikas hold that everywhere the destruction is due to the असमबाधिकारणनाश.

N. B. When matter in the course of formation arrivse at the bulk of a triad, it assums figure and becomes visible.

कि पुन: परमाणु सद्भावे &c. (सद्भाव—Existence.)

What is about the belief in the existence of परमाणुs? Each of the various particles of dust seen in ray of the sun coming through a window must be composed of parts jurt as घट, पट &c. are; so the इयणुकानयन is also सानयन, because it produces महत्परिमाण i. e. a परिमाण greater than itself. तन्तु produces a परिमाण viz. पटपरिमाण

and just as that तन्तु has got अवस्य, so also the ज्यक्त which is composed of अगुड has अवस्य. Then अगुड too is सावस्य. So, if that अगुड can be divided into parts, why should we stop at that and say that the परमाणु are indivisible? If we divide a परमाणु, then मेह and सर्पेष (mustard) will be argued to be of the same size because both can be divided ad infinitum and so there would be no difference between them in size.

The श्रुति passage "Brahmā again created the sun and moon as before" is an authoritative testimony for the existence and dissolution of the creation. अवान्तर-प्रलय otherwise called खण्डप्रलय is that in which all कार्यहर्म्या substances in the form of products-are annihilated and महाप्रलय takes place when all भावकार्यंड and not अभावकार्यंड (as a broken चट) are destroyed. A ध्वसस्पकार्य as a broken घट cannot be destroyed again at the time of प्रलय. Cf. "नाहो न रात्रिनं नमो न भूमिनोसीत्तमो ज्योतिरभूक चान्यत्।"

#### XIV.

Cf. "The existence of an ethereal element as a distinct substance is deduced not from distinct perception, but from inference. Sound is a peculiar quality, for, like colour and other peculiar qualities it is apprehended by only one external organ of such beings as men are; now a quality abides in a substratum which is qualified, but neither soul, nor any one of the four elements—earth, water, light and air,—can be its substratum, for it is apprehended by the organ of hearing. The qualities of earth and the rest are not apprehended by hearing but sound is; therefore it is not a quality of these substances, nor is it a quality of time, space and mind; since it is a peculiar quality and those three substances have none but such as are common to many. Therefore a substratum other than all

these is inferred and that one is the ethereal element. It is one, for there is no evidence for diversity and its unity is congruous as infinity accounts for ubiquity. It is infinite because it is found everywhere. It is eternal because it is infinite." (Col. Ess.)

विश्वत्व is that which is union with (i. e. covers) all मृतेह्रव्य . A मृतेह्रव्य is that which has a definite size (or limited dimension) and which can be moved from one place to another.

N. B. According to the modern theories of Light and Sound, মুখ্য is rather a মুখ্য of মান্ত্র than of ether.

### XVI.

Relative space.

The relations between existing bodies are accounted for by Res. It has not the capacity for containing bodies; but it has that of pointing out the relations between existing bodies with reference to a certain body.

### XVII.

आत्मा is the substratum of the गुज called हान. The individual soul is different for each नरीर. There are several doctrines, as regards आत्मा, of different Vedantins: one by शंकरानार्थ (788 A. D.), a second by रामानुज (middle of the 12th century A. D.), a third by मज्ज (1118 A. D. birth) and a fourth by कहम. S'ankarâ-charya's system is known as the अहेत; that of रामानुज as विशिधांद्वेत; that of मज्ज as हेत and that of कहम as ग्रहाहेत.

शंकरानार्थ maintained that there is one supreme soul in the universe. Individual soul does not exist, The whole world is merely an illusion and Ignorance (মাৰা) is its origin. সমা only exists and it is the supreme soul. We make a সমা of the world on সমা through মাৰা as of ধবঁ on তেন্ত্ৰ. সমা is the অধিহান or তেন্ত্ৰ, and the world around is the অধিহান or ধবঁ. (With this a question naturally arises: if the things we make a সমা of on সমা did not exist, how is it possible for us to make a সমা of those hings on সমা? How can মামা err? How can we imagine a certain thing to be like a particular thing unless there already existed that thing?)

The followers of रामानुज maintain that there is only one God and it is only He that exists and nothing else. They regard His body and soul as quite distinct. श्वर, चित् and अचित् are the three परार्थेंड in the whole universe. चित् and अचित् are the body of god because He controls them as one does one's own body. This doctrine is अद्वेत inasmuch as there is only one God and it is partly द्वेत inasmuch as जीव and जढ are distinct realities. Thus रामानुज vindicates the reality of the world and separate existence of the human or animal spirit; and these latter two are the attributes of the supreme spirit.

The followers of मण maintain that the whole world is real and that the individual soul and the supreme soul are distinct. The individual soul is divided into जीन and जह. This is the मेर्न्न. Again there is the मेर्न्न five eternal distinctions: difference between रेगर and जीन, रेगर and जह, जीन and जीन, क्षेत्र कार्य कार्य

N. B.—The Naiyayikas are द्वेतवादांs, like the followers of मध्य.

The followers of बह्नमानार्थ maintain that God himself assumes different forms of जीवs and जटs. In his system the animal spirits and the inanimate world are but forms of the supreme spirit and are related to Him as the sparks of fire to the fire. The अद्वेतवादीs define आत्मा as ज्ञानमैवात्मा because they regard every thing else as a production or development of माया i. e. Ignorance, except ब्रह्म which itself is ज्ञान.

शंकराचार्य, रामानुज and मध्य—All agree in saying that, all their doctrines as Vedantins are derived from one and the same stock viz., the Upanishads which form the last part of the Vedas.

The मीमांसकs hold that कमैंब ईश्वरः, स्वर्गादिकमेव पुरुषार्थः, मन्त्र-मयी देवता, अर्थवादवेदी न प्रमाणम् &c. The मीमांसकैकदेशिनः say: just as the king gives rewards for services done, so ईश्वर gives the fruit of the ceremonies performed.

# Dipiká.

कृतिमत्व—Exertion, effort. दिंग—Characteristic (as, smoke is of fire). उपादान—The material cause. आगम—The Scriptural Texts. ईश्वर is the substratum of eternal knowledge.

N. B. The Sankhyas object to the existence of God. They admit only three प्रमाणs viz. प्रत्यक्ष, अनुमान and आगम. They are the objectors, here, consequently.

(The प्रलक्ष is बाह्य or अभ्यन्तर according as the इन्द्रिय with which an object is संयुक्त is अवण, चक्षु: &c.; or मनस् only, which is regarded as an इन्द्रिय by them).

(The Theory of the Naiyāyikas is that इन्यड are apprehended by the eyes and गुणड by the other इन्दियड).

If you do not see ईश्वर, he is not a हव्य because for the external perception of a हव्य colour is required; but ईश्वर has no colour. (An अरूपिहव्य is not बक्षुप्रोद्य). Therefore ईश्वर is अरूपि i. e. not a हव्य and therefore he is not an object of बाह्योन्द्रयप्रसक्ष.

(সঅম knowledge as these philosophers say, is only of জল, तेजस् and पृथिकी and none of बायु and आकाश. Really

speaking properties alone we perceive, be that colour, sound or touch, and not the things to which those properties belong, at all. Because as in the case of sinist and sig we only perceive their properties, so it cannot but be supposed—the circumstances being similar—that in the other cases you perceive the property namely colour, for things—givel, see and dise—as divested of their colour and form it is impossible to apprehend. Therefore properly speaking you should say that all things are perceptible; but if a thing does not possess the property colour, it is not perceived. Thus says knowledge they confine to stage alone.)

Not even अन्तरेन्द्रियप्रत्यक्ष proves the existence of God By the मनस् you have the perception of झुल, दु:लः &c. and ईश्वर is different from the pains and pleasures in the mind. मनस् is अन्तरेन्द्रिय and as it is only when आत्मा is joined with मनस् that it has the knowledge of झुल, दु:लः ईश्वर is not then apprehended by the अन्तरेन्द्रियप्रत्यक्ष (Because अभ्यन्तरक्षान has reference only to what is passing in one's own mind. Or, by the internal perception we have only the perception of the विशेष guṇas of आत्मा; and as ईश्वर is not a विशेष guṇa of आत्मा, He cannot be perceived by the अन्तरेन्द्रिय ).

Not even there is any अनुमान, for there is no छिंग (a characteristic to warrant an inference); nor is there any proof in the vedas for the existence of God (nor is there any revelation because you cannot have one). Therefore there is no God. This is what the प्रेयक्श says.

The सिद्धान्ती rejoins: "No, it will not do; for the growing of a shoot out of the earth, being a कार्य, is given rise to by a certain doer, as is घट, which is a कार्य, brought into existence by the potter. Thus then there must be some auther who produces the phenomena such as the growing of a shoot and it will be

shown that the author must be God. And the above fact follows from the analogy on which the foregoing proof is based."

Cf. जगतां यदि नो कर्ता कुलालेन बिना घटः चित्रकारं विना चित्रं स्वत एत भवेतदा ॥

Now what are the essentials of a God or author? उपादान is the matter or material of which a thing is made. Thus the earth is the उपादान of घर As the earth is the उपादान of घर, so the अंद्रूर that is produced in the other case must have something, according to these philosophers, viz. atoms or परमाणुं as its material cause.

In order that there must be a sai there must be knowledge of the material to be used to creat the thing intended. Next there must be a desire and the third essential is the effort which is mental action.

(Further explanation is:—If the has made the size, what material did he use far the formation or contruction of atoms? When the size of God is likened to that of a potter, then as one cannot do anything out of nothing, so it must also be allowed that God, too, did not create all things out of nothing. If he has size, it includes three things or elements viz., direct knowledge, desire, and will (the power of bringing the will into force.)

ईश्वर sees the infinitesimal atoms and therefore he is omniscient. There is also a प्रमाण in the Vedas viz., 'बः सर्वेद्धः स सर्वेदिद् यस्येष महिमाभृति । दिन्ये महापुरप्येषो न्योगिन भारमा प्रतिष्ठितः ॥.' Since God had to bring together and arrange the परमाणुs, He must be abie to see them which it is impossible for ordinary men to do. This is arrived at through भनुमान; also we have the evidence of the Revelation.

Digitized by Google

स्वाचाश्र्यान जीवस्य कार्णम् &c. The objector says that आत्मा is शरीर, itself, for whenever we say 'I am a man,' ! I am a माझण,' and so on, the expression अहम् is used everywhere with reference to the शरीर and therefore शरीर is the आत्मा.

The सिद्धान्ती says: "no; the चरीर cannot be आत्मा; for if it be चरीर, then—when the hands, feet and other parts of the body are destroyed, the चरीर is also destroyed;—the आत्मा must be destroyed. But आत्मा is निल. Thus it is not चरीर. (Cf. चरीरेषु न चैतन्यं मृतेषु व्यभिचारतः ॥ —the चरीर changes after every seven years and thus a man must not know a thing in old age which he saw in his childhood, the आत्मा being changed with the चरीर).

Another argument is that इन्द्रियं are the भारमा for they perform the functions. But then there would be as many आस्मां as there are इन्द्रियं. Now if the आस्मां are many and diffrent from each other, it will not be possible to say योहं घटमदासं सोहमधुना त्वचा स्पृशामि. First I had the knowledge of the घट by means of the चक्षरिन्दियं and now have the knowledge of the same घट by means of the त्वगिन्दियं. The knowledge that I touch the same घट which I saw is impossible since the आत्मां which are शानकारण are different in the two इन्द्रियं. (अनुसंघान-connecting one thing with another suitably.)

One man cannot be connected with a thing which is apprehended by another. Therefore जीव is different from देह and इन्द्रिय. The आत्मा is different in every body through the difference of युष्य and दुःस when men enjoy and suffer.

The जात्मा is not परमाणुरूप; for if it were an atom, it would not be able to percieve the सुख, दु:ख &c. spreading through the whole body. But actually speaking we have the knowledge of the सुख, दु:ख &c. (उपलब्ध apprehension.)

Thus आत्मा is not परमाणु. Neither is it of a मध्यमपरिमाण ( limited dimension ).

It is a rule that things having some definite shape must be destroyed somehow or other. Supposing the soul to be of definite size and consequently destroyed, a man will die without having any more to suffer for his misdeeds and being rewarded for his virtuous If a soul is created for the first time in a man and if the man is miserable throughout his life, we cannot account for this. His misery will be the result of a thing which he never did ( अकृताभ्यागम ) for he had no previous existence. If the आत्मा is of मध्यमगिरमाण. it will be destroyed and consequenty there will be नाश of sa i. e. there will be no result of a thing done, be it virtuous or a bad one; also there will be अभ्यागम of In short, the soul is infinite because happiness and misery are the effects of acts done in the past life. Therefore आत्मा is नित्य and विभ. Thus belief in a former as well as in a future life is warranted.

### XVIII.

( N. B. English philosophers refer all the intellectual faculties to the mind. Reasoning, imagination, and ways of arriving at knowledge and remembering are also referred to the mind. Sometimes emotional phenomena are referred to the mind in its extended sense).

मनस् is that organ or faculty by which we get conscious ness of happiness, misery&c. It is infinitely small and indestructible. The word इन्द्रिय is added to exclude आत्मयनः संयोग which is also the साधन of मुख्यु: खागुपलिध. मनस् is defined by the Naiyayikas as the faculty of consciousness. Other philosophers defineयनस्वs that which reflects over a variety of things. When the attribute कियावन् is

applied to मनस्, attention is also included in the idea of मनस्.
Dipika:—

The definition of मनस् is स्पर्शरहितत्वेसित कियावत् मनः,— मनस् is an Indriya which has किया and which has no touch. If we simply said कियावन्मनः, the Definition would extend to पृथिवी, अप्, तेजस् and वायु which also have किया. Thus by adding स्पर्शरहितत्वे सित all these इच्यड are excluded; आकाश, काल, &., are also इच्यड having no स्पर्श, but they have no किया.

As each आत्मा has a separate मनस् for it, it follows that minds are many as souls are many.

The परिमाण that a thing must possess in order that it should be indestructible is either infinitely small or infinitely large. If mind is of a limited dimension, then it is perishable; and if mind is destroyed, then the soul becomes incapable of experiencing happiness or misery. (But in order that the soul should be capable of experiencing these मनस् must be eternal. Being eternal it must be either परमाण or महत्त्वरमाण).

To say that just as आकाश is विभु and स्पर्शरहित, so also सनस being a स्पर्शरहितहन्य, must be विभु—it will not do. Because if it be विभु, there will be no perception, for there will be no existence of the आत्ममनःसंयोग (which is requisite for perception) which is the असमवायिकारण of क्षान—(there is गुणगुणिनोः समवाय relation between क्षात्मा; also there is. (गुणगुणिनोः समवाय relation between आत्ममनःसंयोग and आत्मा; and the अर्थ is आत्मा; क्षान, according to the Nayayikas, is the same as बुद्धि. These two words are पर्यायशब्द merely.). मनस् is not विभु; if it is were so, there would be no आत्मनःसंयोग, both आत्मा and मनस् being विभु. It will not do to think that two विभु things, are capable of union. For if there is a संयोग between two such things, that संयोग must exist at all times, since both of them are विभु; and the result of such a

union in the present case will be that there will be no sound sleep, as the union will be eternal. (सुद्धात=Sleep in which there is no perception at all). But we have a sound sleep, and therefore there is no such union. But as संयोग is necessary therefore मनस् must be अणु. Still अणुमनस् and आत्मा must be always united; and since आत्मा is निमु there will be no sound sleep and this is contrary to our experience. ज्ञान is to be had when आत्मा and मनस् are united in a place other than the प्रतिति vein.

सुष्ठित is thus accounted for: When the अणुमनस् enters the पुरितित and there becomes united with the आत्मा which is all-pervading, (there is no संयोग between मनस् and आत्मा in places other than the पुरितित incapable of giving rise to perception), the faculty of the आत्ममनः संयोग for producing knowledge ceases there. Hence there is no knowledge and consequently, there is sound sleep.

Thus the fact that मनस् is मणु is proved.

## XIX.

ह्प as defined in the text is चक्षुमीत्रप्राह्मो गुण:—(प्राह्मतं means लौकिकप्रसक्षविषयत्वम्—being the object of direct perception by means of external senses)—The word मात्र is used, for otherwise the definition would extend to संख्या, संयोग &c. which are both चक्षुगाह्म and त्वन्याह्म. The word गुण excludes इपत्व which is apprehended by the eye alone according to the rule 'थेनिन्द्रयेण यद्' गृह्मते तेनिन्द्रयेण तिनिष्ठाजातिस्तद्मावस्तत्समवायस्य गृह्मते.' Now it may be objected that this definition would include प्रभामितिसंयोग which is a गुण and is besides चक्षुमीत्रमाह्म. To remove this अतिन्याह्म

the definition is modified into चक्कमांत्रप्राह्मजातिमान् गुणो रूपम्
This modified definition excludes प्रभाभित्तिसंयोग because
this संयोग has संयोगत्व as its जाति (and not प्रभाभित्तिसंयोगत्व-a
विभिष्टजाति) which is चक्कप्राह्म as well as त्वग्याह्म. (Cf. न चैवमपि
प्रमाभित्तिसंयोगेऽतिव्याप्तिरितिवाच्यम्। त्वगप्राह्मचक्कप्राह्मग्राह्मण्यिभाजकध्मवत्वे पर्यवसानेनाञ्दोषात्। नी.—Here चक्कप्रांत्रप्राह्मजातिमत् is accurately explained by चक्कप्रांत्रप्राह्मग्राह्मजातिमत् is accurately explained by चक्कप्रांत्रप्राह्मग्राह्मग्राह्मजातिमत् is, व ज्ञात which is subordinate to, or less extensive than, गुणत्व; for example रसत्व, स्पर्शत्व &c.—the जातिs of the twenty-four गुणड. Thus it is clear that a धर्म which is चक्कप्रांत्रप्राह्म and besides गुणविभाजक is रूपत्व only.) This definition does not exclude परमाणुरूप which, though चक्करप्राह्म, has still a जाति which is apprehended by the eye alone.

If the definition be only चक्षुमौत्रप्राद्यजातिमद् रूपम्—जाति not being understood in the sense of गुणविभाजकधर्मे—it will include प्रभा or तेजस् which are इच्यड having a जाति which is चक्षुमौत्रप्राद्य. This अतिव्याप्ति is removed by putting in the word गुण.

N. B. The definition of इप as given in the text is more easily explained by taking the word गुण to mean विशेषगुण, Thus प्रभाभित्तसंयोग will be excluded in as much as it is not a विशेषगुण; also संख्या, संयोग, पृथक्त &c. which are not विशेषगुणs are excluded. Now it may be objected that after this reasoning there is no propriety of the word मात्र. But it is necessary to exclude सांसिद्धिकद्ववस्य which is a विशेषगुण ( of जल ) but is not चक्षमात्रप्राह्म. Cf. 'यद्यपि प्रभा-भित्तसंयोगवारणाय गुणपदेन विशेषगुणत्वस्य विवक्षणीयतया तत एव संख्यादिवारण संभवति मात्रपदं व्यर्थम्, तथापि सांसिद्धिकद्ववत्ववारणाय तदावत्रयकम् ।'(प.इ.)

Dipika:-

( अन्याप्यवृत्तित्व is defined as परस्परस्वात्यन्ताऽभावसमानाधिकरणत्वम् a thing is said to be अन्याप्यवृत्ति when it exists along with its own सभाव in a certain other thing. Now what is meant by चित्ररूप? It is that combination or blending together of some of the seven colours which exist in part in a thing, i. e., which exist together with their अभाव in a thing. What is the necessity of regarding चित्ररूप as a separate colour?)

The पूर्वपक्षी says that there is no चित्रहप. Then the सिद्धानती asks him what the हप of a certain पर is. The प् answers that the हप is अन्याप्यवृत्तिनीलादिसमुदाय एव चित्रहपम्—diversified or variegated colour is nothing but a combination of नील and other colours which exist only in a part of the पर i. e. which occupy each of them only a part of the पर and this is the हप of the पर. In short, the प्राप्ति says: "Why do you regard चित्रहप as an independent colour? Speak of पर as being made up of parts of different colours."

The सिद्धान्ती says in return: "No, this will not do. Because in order that a thing may be seen the set of the thing must occupy the whole of that thing. As you see the se as a whole, you must have that one set of the se all occupying it thoroughly."

the प्रवेपक्षी says:—" What reason have you to say that the पर has रूप as a whole? As the several colours belong to the sevaral parts, the रूप there is only in each of the parts; but the whole has no colour for it is neither wholly blue nor wholly white &c. We see on the चित्रपट the रूप of its अवयवड."

The fear-st says:-" No, this will not do. Because then the re will not be seen unless it has re as a whole. But you actually see the re, and you have the sanction of ordinary usage that if a re is of many colours, you, with reference to such a re say that it is of a variega-

ted colour and not that the whole has no colour but a part is blue and a part red. If you say that the colour of the was a whole you cannot apprehend, but only of its parts, then you must acknowledge 'that you do not see the wa.' But we see the wa. And therefore it must have some colour."

Again the प्रापक्ष says: "It is not necessary that a thing should have रूप so that there may be direct perception, but it is enough if that thing is in समवाय relation with its parts, which have a रूप, to make it be seen as a whole."

Tee सिद्धान्ती answers: "But that the पट is directly perceptible is not to be explained unless you admit चित्रस्प as the colour of the पट."

गौरव -Complexity of conception; round-about way.

## XXII.

स्पर्श-Tangibility. अनुष्ण-Neither hot nor cold. Dipika.

The word मात्र obviates the अतिन्याप्ति on संयोग, संस्था &c., which are त्विगिन्द्रयमास्य as also चक्षुप्रीस.

## XXIII.

पाकज-Produced by the application of heat.

रूप, रस, गन्ध & स्पर्श are produced in पृथिवी by means of पाक and these रूप &c. are अनित्य in the case of पृथिवी and not both नित्य and अनित्य. Why अनित्य in the case of पृथिवी and not both नित्य and अनित्य as in the other cases?—Because they are produced by the application of heat in the परमाणुरूप and कार्यरूप of पृथिवी, and what is produced is अनित्य. For example, the change in the colour, taste, &c. in a mango cannot take place without a change being produced in the परमाणुरूप and कार्यरूप. Therefore even in the case of परमाणुरूप, &c. are

अनित्य in the case of प्रियेषी only. What is possible to the elements is नित्य or अनित्य according as the elements are नित्य or अनित्य, परमाणुह्प or कार्यहप.

हप, रस, &c. in हव्यड other than पृथिवी viz, जल, तेजस् and वायु are not produced by the application of heat and they are निस्य or अनिस्य. The स्पर्श of water is अनिस्य in the case of कार्यंड such as rivers &c. In the case of जल, तेजस् and वायु these गुणड are not पाकज and they are अनिस्य in कार्यंड and निस्य in परमाणुड.

Dipiká.

By the application of heat the original colour is destroyed and a new colour is produced. Here the पाक takes place in the परमाणुs and not in the बाणुकs. When a raw (आम) घट is placed in fire, the change of colour takes place in the परमाणुs; then the स्थामघट is destroyed and a red घट is produced in the order of बाणुकs which go to form ज्याणुकs and so on.

## पिठरपाकवादि=अवयविपाकवादि.

The theory is that two atoms combine to form a ৰাণ্ডৰ; three ৰাণ্ডৰs combine to form a স্থাণ্ডৰ; four স্থাণ্ডৰs form a নুৱাণ্ডৰ and so on, until we come to the ৰাণ্ডৰ.

The theory of Vaise'shikas: When a षट is put into a furnace, it is resolved into कपालs; these कपालs again into small portions as चतुरणुक, त्र्यणुक, व्यणुक and ultimately these into परमाणुs. Thus the घट is resolved into परमाणुs. Then in the state of परमाणुs, the atoms change their रूप, रस, गन्ध and रपशे by means of heat. (This being an अदद्यदिकनिमित्तकारण such as Destiny, ईश्वर, कला, laws of nature &c.). Having got these four gunas changed in them, the परमाणुs combine to form बणुक्त व्यणुक्त, &c, up to कपालs formed in the new form. These two कपालs combining together further by पाक, go to form the present घट which has got its original नालरूप changed into a रक्त one.

The Theory of the Naiyayikas:-

The change in the gunas does not take place by the process above mentioned; but the change of colour in the घर takes place simultaneously with the अवयर्ग (घर) and the अवयर्ग (घरमण्डा) without the destruction of the original घर. The रूपान्तर of a घर which is thrown into a furnace takes place by the पाक which is at once produced in the अवयय, (even into the atoms themselves) and the अवयर्ग without the destruction of the original घर. From this it follows that the रूपादि of पार्थिवपरमाणुंड is changeable. In other इच्यंड (जलारों) this रूपादिचतुष्ट्य is not produced by पाक. These are unchangeable with reference to the परमाणुंड and changeable with reference to the बणुकादि.

--:o:---

Dipika—The four gunas beginning with रूप are perceptible when developed. They are not visible when undeveloped. These four gunas may be developed or undeveloped. In the eye which is तेजस् इन्त्रिय, as the रूप which ought to be भारता is not perceptible, it is assumed to be भारता beveloped रूप &c., are found in combination of atoms which produce प्राथवी &c., and are capable of being seen directly.

# XXIV.

संस्था is the peculiar cause that renders possible our use of such expressions as एक्टर (unity) &c.

एकं दशशतं चैव सहस्रमयुतं तथा । लक्षं च नियुतं चैव कोटिर्वृदमेवच ॥ १ ॥ वृष्टं खवों निखर्वश्र शंखः पद्मश्र सागरः । अन्त्यं मध्यं परार्धेच दशवृष्या यथाक्रमम् ॥ २ ॥

The एकदन of the निख things is imperishable; दित्न and others though existing in निख things are perishable, as also when existing in अनिख things, दिल is always अनित्य because it is produced by अपेक्षानुदि [... the नुद्धि of comparison; the viewing of one thing in reference to another thing. Cf. अपेक्षानुद्धि-The distinguishing perception by which we apprehend 'this is one,' &c., and which gives rise to the notion of द्वित. It is defined as अनेकेक्द्रनुद्धिः. It is also defined as विनाशकविनाश-प्रतियोगिनी नुद्धिः—'that operation of the mind which is the counter-entity to that emergent nonexistence (i. e., destruction) which itself causes a subsequent destruction (i e. trom the destruction of अपेक्षा नुद्धि follows the destruction of द्वित्व ). स. द. सं.]

We have two, three &c. when we think of comparing that thing with others. But when it is viewed singly there is no two, three &c. The notion of number is deduced from comparision. There will be no one if there were no two, three &c. So one also requires अपेक्षाबुद्धि; but it is not so viewed by the तकंसंप्रह-कार; and it is his mistake. He says that a thing not being compared with others because there is only one sort it has no अपेक्षाबुद्धि and consequently it is not always अनिख, but निखगतं निखं and अनिखगतं अनिखग्त.

Properly speaking एक्टन too is শনিবা which the লক্বীথিকাকাৰ does not notice, calling it নিবা. Their observation of things was rather limited and superficial. In the sense of अपेक्षाबुद्धिजन्य, one too is called শনিবা for if there were only one in the universe and the other things of that kind are not present in your mind, you cannot call it one. One you will have with reference to another which it makes two. In this sense एक्टन is also भोषशाबुद्धिजन्य.

# XXV.

' परिमाण—is the special cause by which we speak of measure or size.' There are four divisions of परिमाण—अणुल, महत्व, वीर्यत्व, and च्हलाव. There are again

two divisions of each of these: परम and मध्यम. परमाणु= Infinitely small; and मध्यमाणु=Ordinarily small.

मनस् and परमाणु (itself) are examples of परमाणु and परम-इस्त.

In the same way, घट, पट, &c. ,, ,, मध्यमाणु and मध्यमन्द्रस्त.

गगन ,, ,, ,, पंरममंहत् and परमदीर्घ.

In the text, अणु &c. are to be understood in their abstract sense, as अणुत्व &c.

What is the propriety of the word असाधारण in this definition? ईश्वर, काल, आकाश, दिक् &c. are the असाधारणकारणं of all. Nothing can exist without these. Everything must be produced by God and must exist in time and space. If the word असाधारण were omitted, there would be an अतिन्याप्ति on ईश्वर, काल. &c.

## XXVI.

-:0:---

पृथक्त्व—Separateness. It exists in निराहज्यs as well as in अनिराहज्यs. विशेष (Individuality) exists in निराहज्यs (and परमाणुs). विशेष is one which accounts for the भेद between one thing and another. The भेद between परमाणुs was accounted for by supposing them to have विशेष in them. भेद (Distinct nature) is the numerical difference. भेद in कार्यह्रज्यs is accounted for by the भेद of their अवयवड by the भेद of their अवयवड by the भेद of their atoms. (वस्तुत्वेन भिन्न प्रथक्त्वम न त रूपेण.)

पुथक्त-goes to the numerical difference of things while भेद goes to the स्वरूप (nature) of things. घट: पटो न भवति shows the भेद between पट and घट (and भेद must have for its account विशेष in things themselves or in their अवयवड or in their ultimate atoms.)

घटः पटात् पृथक shows the पृथक्त, i. e. this is one thing and that is another. Each of the परमाणु of earth have get विशेष. 'घटस्य तादात्म्यं पटे न संम्भवति' involves the distinct individuality of घट and पट.

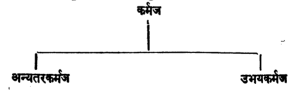
# ---: o :----XXVII.

संयोग is that quality in things by which we speak of the quality संयुक्तत्व and think of it. It exists in all इच्यs.

कर्मज=produced by means of motion. संयोगज=produced from another संयोग.

This संयोग is अन्याप्यश्वात, i. e. it is a संयोग of one thing which exists in one part of a thing together with its own अभाव.

Some divide कर्मजसंयोग into two classes: viz., (i) अन्यतरक्रमंज संयोग as for example 'A bird perching on a tree or alighting on a mountain: शकुन्तपादप or शकुन्तशैळ-संयोग. In this case one factor of the संयोग cannot move as in the example of वृक्षपर्वतसंयोग. (ii) उभयक्रमंजसंयोग as two goats butting against each other (भेषयो:). In this case the two factors can move and form संयोग as in the particular example of two goats.



# XXVIII.

1:

विभाग is that which causes the destruction of संवाग.

## XXIX.

मनस् enters पुरितित and other places as it has किया; so with reference to संनिधदेश from पुरितित it is अपर; and with reference to remote places in the body, it is पर.

#### XXX.

A thing's beginning to fall is distinguished from its continuing falling. How आयपतन has गुरून for its असमनाथिकारण?

There is the गुणगुणिनोः समवाय relation between गुरुत्व and a stone. Also there is क्रियाकियावतोः समवाय relation between (a stone's) आयपतन and the stone. Thus गुरुत्व is the formal cause of beginning to fall.

Dipikâ.

The word आय obviates the अतिन्याप्ति on वेग which is the असमवायिकारण of द्वितीयपतन, and which is a गुण as it is one of the संस्कारs.

## XXXI.

आवस्यन्दन—Beginning to trickle. नैमितिक—Incidental.

## XXXII.

न्नह—Adhesiveness is that गुण which is the cause of the powder forming itself into a ball.

Cf. तैलादी अन्तर्गतजलभावादेव स्नेहः।

# XXXIII.

वर्णात्मक — Articulate. ध्वन्यात्मक — Inarticulate.

विभागज—is produced from the separation of the two parts of a Bamboo when it is torn.

शब्दज — is produced by the waves of sound as ripples caused by something dropped down in water. These शब्दज sounds are produced from the original शब्द

according to the कदम्बगोलक or वीचीतरंग-न्यायड.

(i) One bud of कदम्ब has ten others round about it; just as the one blooms and the other ten simultaneously bloom, so when one sound is generated, it gives rise to ten sounds in each of the ten directions and each of them produces ten sounds again and so on.

(ii) In the ocean when one wave is produced, it gives rise to others by propelling them. This process goes on till the first and all others successively reach the shore and there subside. So one sound propels another in the either till the first and all others successively reach the cavity of the ear.

Cf. शब्दोत्पित्तदेशमारभ्य कर्णविवरपर्यन्तं वीचीतरंगन्यायेन कद्म्बमुकु लन्यायेन वा निमित्तपवनसम्बन्धाच्छब्दधारा जायते तत्रोत्तरोत्तरशब्द पूर्वशब्दः कारणम् । न्या. बो.

#### XXXIV.

"Knowledge which is the the cause of all dealings is दुदि." In this definition some words are redundant, viz. सर्वे व्यवहारहेतु:; the latter expression is merely a description.

ज्ञान is usually given as an equivalent for बुद्ध. It is not wanted in the रुक्षण of बुद्ध. Therefore either "ज्ञानं बुद्धः" or " सर्वव्यवहारहेतुर्वेद्धः" is the correct definition.

In the definition "ज्ञानं बुद्धि" the word is to be understood in the sense of जानामील्युव्यवसायगम्यज्ञानं—that consciousness which we have of the fact that 'I know'; ज्ञान which consists in your consciousness that you know.

अनुह्यवसाय—Not only the operation of looking but also knowing that it is a घट (or that we know it); reflection.

अनुभव cannot be translated by experience, because अनुभव includes अनुभान and others.

स्मृति==Recalled or reproduced cognition; remembrance.

way a Direct cognition; original, immediate or primitive knowledge. It means the first knowledge which we have from the causes of knowledge.

संस्कार==The mental impression that is first formed on seeing a thing (and when that impression is recalled by any cause, you have स्मृति). संस्कार is of three kinds, viz. वेग, भावना, and स्थितिस्थापकहेतु. Inthe definition of स्मृति, the संस्कार means भावनाङ्यसंस्कार.

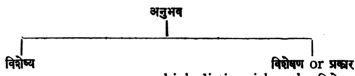
If the definition of स्मृति were 'ज्ञानं स्मृति:', then there would be an अतिन्याप्ति on अनुभव or प्रत्यक्ष, for instance, घटादिप्रसक्ष. Our seeing any घट is a ज्ञान; so to avoid the अतिव्याप्ति on घटादिप्रसक्ष, we add संस्कारजन्य, for the direct preception or प्रस्थक्ष of a घट is not संस्कारजन्य. The word मात्र removes the अतिब्याप्ति on प्रत्यभिज्ञा. For, for प्रत्यभिज्ञा you must have the thing itself before you; and also there must be the revival of the old the produced when the thing was seen before. Of course, স্থানিয়া you have when you see a part of the thing and at the same time you remember the impression connected with it. Therefore प्रसमिक्स is both अनुभवजन्य (or इन्हियसंनिकर्षजन्य) and संस्कारजन्य. The word ज्ञान removes the अतिन्याप्ति on संस्कारध्यंस In the expression संस्कारमात्रजन्य, जन्य means उत्पाद्यमानं कार्ये. Now everything is the कारण of its own धंस, which thus becomes a कार्य. Thus संस्कारध्यंस is संस्थारजन्य and is therefore included in the definition. But it is not ज्ञानकारण, i. e. it does not produce knowledge.

The definition " ज्ञानं बुद्धि: " is preferable as it is simple and does not involve any possibility of mistake; for what ज्ञान is we distinctly know, namely, ज्ञान means the consciousness or the knowledge of the fact that we know, i. e., जानामीत्यनुव्यवसायगम्यज्ञानम्.

In अनुभन, there is what is called निशेष्य and निशेषण,. You see a घट and you have an idea of its form and qualities. What you see is निशेष्य (the qualified) and what you have an idea of is निशेषण (the qualifier). In the above case घट is a निशेष्य and the form and properties of it are the निशेषण. घटनिशेष्यकं कंतुप्रीवादिकं ज्ञानम्—in अनुभन, the knowledge consists in comprehending the

property of possessing the कम्बुजीब and other peculiarities in the विशेष्य as, for example, घट.

The विषय of ज्ञान or अनुभव includes both विशेष्य and विशेषण or प्रकार. The origin of ज्ञान consists only of the idea that a certain thing exists and it is of a certain form or sort.



which distinguishes the विशेष्य.

रज्जुत्वविशिष्टोरज्जुः and सर्पत्वाभाववान् रज्जुः

Now of a তন্ত্ৰ you may have two kinds of know-ledge viz. বধাৰ্য and अवधार्थ.

तद्वति ( किंचिद्धमैवति ) तत्त्रकारकः ( पूर्वधमैप्रकारकः ) अनुभवः यथार्थः । In this पूर्व means that which is signified by किंचित्.

रञ्जुविशेषे यथार्थक्षानं—रञ्जुविशेष्यकम्, रञ्जुत्वप्रकारकम्.

अयथार्थज्ञानं—रज्जुविशेष्यकं सर्वस्वप्रकारकं.

Thus in both sorts of knowledge, the विशेष्य is the same; but in the यथार्थ you assign a right प्रकार to it (i.e., that प्रकार which belongs to it) and in the अवधार्थ you assign a wrong प्रकार. रज्जुत्व is an attribute which रज्जु does possess but not सर्पत्व. It is not सर्पत्ववत् but सर्पत्वामाववत्. Thus when you apprehend a रज्जु to be a सर्प, the विशेष्य is रज्जु but the प्रकार is सर्पत्वप्रकार which it really has not: रज्जुत्ववति रज्जी रज्जुत्वप्रकारकः अनुभवः यथार्थः । सर्पत्वामाववति रज्जी सर्पत्वप्रकारकः अनुभवः अयथार्थ ।

Cf. तक्ष्मकारकं यद्श्वानं तद्विशेष्यकं तक्ष्ममा । तच्छ्नये तन्मतिर्यास्यादप्रभा सा निरूपिता ॥ ( मु• ) Dipiká:—

In all direct cognition, the thing seen and the form in which it is seen are supposed to be related to

each other as the quralified ( विशेष्य ) and the qualifier ( विशेषण ); or there is the relation of आधार and आध्य between a thing and its form. For instance, a घर itself is the विशेष्य and its form is the विशेषण. On this supposition of विशेषण and विशेष्य the objector says: "your definition of प्रमा is not applicable in the following instance, viz. when I take घरल as the thing seen and घर as the form in which घरल is seen. The प्रमा "घर—घरलम्" when stated in form is—तद्वति, ( घरवति ) तत्प्रकारकः ( घरप्रकारकः ) अनुभवः यथार्थः— i. e., घरले (विशेष्ये) घरप्रकारकः अनुभवः यथार्थः. This is not a प्रमा as the definition of प्रमा is not applicable to this for the reason घरले घराभावः,—we see as a matter of fact घरल in घर, but we do not see a घर in घरल."

The सिद्धान्ती says: "By तद्वति &c., we are not to understand the आधारआधेय संबन्ध, but we must say that there is a संबंध in the thing seen and its form; and it is not that the संबन्ध must necessarily be the आधारआधेयसंबन्ध. On this supposition the प्रमा " घटरवे घटप्रकार' is true, and does not become an अप्रमा. In घटरव there is the संबन्ध o घट and this is enough. Thus it is not a case of अन्यासि.'

(The प्र्वेपक्षी first interprets the सप्तमी as आधाराधेयत्वे सप्तमी; and then he interprets it as सम्बन्धिसंबन्धत्वे सप्तमी; and thus he creates confusion).

Again the प्र्वंपक्षी says:—" वक्ष:किपसंयोगी ' is a प्रमा and your definition of अप्रमा applies to it; thus:—किपसंयोगाभाव-विन ( वक्षमूले स्कन्धे च) किपसंयोगप्रकारकः अनुभवः अयथार्थः."

The सिद्धान्ती replies:

"What you say is not the case; because my definition of अप्रमा means यवच्छेदेन यत्संबन्धाभावः तदवच्छेदेन तत्संबन्ध-ज्ञानम् अप्रमा. In the above case, it comes to यवच्छेदेन (वृक्षमू-रूस्कन्धावच्छेदेन) यसंबन्धाभावः (किपसंयोगोभावः) तदवच्छेदेन (वृक्षमूलस्क-न्धावच्छेदेन) तस्यंबन्धाज्ञानम् (किपसंयोगक्राम्) अप्रमाः; i.e., the प्रमा ' बुक्ष: कपिसंयोगी ' will become an अप्रमा when I say वृक्षमूल-स्कन्थ (the other parts of the tree except where there is कपिसंयोग) which has no कपिसंयोग, has कपिसंयोग. The cognition of the संयोग in that place where there is संयोगभाव (i.e., on the वृक्षमूलस्कन्थ) is a mere delusion. The cognition of संयोग in that place where there is संयोग is a प्रमा. Therefore my definition of प्रमा has not the fault of अतिव्याप्त on this प्रमा."

#### XXXV.

-:0:--

यथार्थ is an अन्ययीभाव in some cases but it is regarded here as a तस्पुरुष, viz., अर्थ अनितकान्तः or अर्थभनतिकम्य वर्तते. It means true direct cognition.

अनुमिति —Inference. उपयिति —Knowledge of relation between a name and the object of which it is a name. शाब्द —Communicated or revealed knowledge; knowledge conveyed by words. करण —Operative cause. उपमान —Analogy based on साह्य, प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान and शब्द are the causes or the means of हान; while प्रत्यक्ष, अनुमिति, उपमिति, and शाब्द are the results of हान.

प्रमाक्रणं प्रमाणं==That which is the cause of (i. e., which leads to) true direct knowledge is called प्रमाण---Processes by which the mind can arrive at true and accurate knowledge.

These four divisions are according to the *Naiyá-yikas*. The *Vais'eshikas* acmit two प्रमाणs only viz., प्रत्यक्ष and अनुमान.

The Mimánsakas add two more viz., अयोपित and अनुपलिश्व to those of the Naiyayikas. Of these Mimansakas, the followers of प्रभाकर give only five, viz. the first four with अर्थापित. The followers of भड़ give six, adding अनुपलिश्व to those of प्रभाकरs. Some of the पौराणिक add संभव and ऐतिश्व as प्रमाण. तान्त्रिक say that चेद्य is also a प्रमाण.

अर्थापति—Inferencee from circumstances, अनुप-रुष्यि—Non-perception, non-recognition ऐतिह्य—Traditional instruction. चेष्ठा—हिताहितप्राप्तिपरिद्यार्थिकियाविशेषः। (त॰ भा॰)

( Vide notes to section LI. )

## XXXVI

There are two definitions: (i) असाधारणं कारणं करणं and (ii) ज्यापारवदसाधारणं कारणं करणं (करण is the peculiar cause underflying a certain operation, action or motion).

असाधारणकारणs are those which are peculiar to individual cases and act one or more in particular cases exclusively.

साधारणकारणं are the causes of all things produced in as much as they are कार्यं . They are nine in number: ईश्वर, तत्वज्ञान, तत्कृति, तिद्च्छा, काल, दिक्, अदृष्ट, प्रागमान, and प्रतिवंधकाभाव. All साधारणकारणं have a certain धर्म called साधारणकारणं and all कार्यं have a certain धर्म called कार्यंता and this धर्म pervades all कार्यं .

कार्यताविच्छनं प्रति यत्कारणं तत्साधारणकारणम्—That which is the कारण of everything produced is साधारणकारण. Whatever is measured by कार्यता is साधारणकारण. For instance घट has two धर्मेड, viz., कार्यत्व and घटत्व. घट as a कार्य ( and not as a घट ) has ईश्वर, कारू &c. as the साधारणकारण . But as a घट, it has the potter, मृत्तिका, चक्रदण्ड &c. as the असाधारणकारण .

साधारणकारणता is the कारणता of a कार्य as कार्यता and not as a particular कार्य only. असाधारणकारणता is the कारणता of a कार्य as that particular कार्य only and not as कार्यता in general:

The definition of साधारणकारणता:—कार्यत्वाविच्छन्ना या कार्यता तिन्निरूपिता या कारणता सेव साधारणकारणता. (साधारणकारणता is the corresponding कारणता of a कार्यता as measured by कार्यत्व and not by the nature of any particular thing as धटत्व &c.) In the case of a घट the cause corresponding to the

Digitized by Google

कार्यता of the घट inasmuch as it in a कार्य is the साधारणकारण—common cause in the formation of a thing. निरूपिता—corresponding.

We say कार्यत्वाविच्छन्नकार्यता because कार्यता is a vague term, for it refers not only to कार्यंs that exist but also to कार्यंs that may be possible. But generally कार्यत्व and कार्यता are the same. In the case of a घट, कुलंलनिष्टा या कार्यता सा घटनिष्टा या कार्यता तिन्नकिपिता (so much of कार्यता as is measured by घटत्व.) Thus कार्यता is a vague term and hence the above definition.

If we say घटलाविक्ठिन्ना या कार्यता तिन्नक्षिता या कारणता साञ्चाघारणकारणता, then we shall have the असाधारणकारण of घट only and not a general one. Therefore, कार्यत्वातिरिक्तधर्मा-विक्ठमकार्यता निक्षितकारणता असाधारणकारणता is the general definition. कार्यत्वातिरिक्तधर्म—धर्म besides कार्यत्व such as घटत्व, पटत्व. In the कार्य-घट there is कार्यत्वधर्म and besides घटत्वधर्म. Thus कार्यत्वातिरिक्तधर्म refers to particular कार्येs, because a particular कार्ये shares the कार्यत्वधर्म with other कार्येs and also it has the धर्म of existence itself; i. e. पटत्व shares कार्यत्वधर्म in connection with घटत्व and all other कार्येs; and it has the पटत्वधर्म peculiar to itself.

कार्यस्वितिरिक्तधम refers therefore to particular कार्यंड, these having कार्यस्वितिरिक्तधम viz., पटल in the कार्य-पट and so on; and those कारणs which come into play in a particular case only and not in all cases are असाधारण-कारणs; i.e. causes peculiar to particular cases.

व्यापार means that which directly produces the effect to be brought about by that cause, when it itself is produced from that original cause. तत् (कारण) जन्यत्वे सित तत् (कारण) जन्य (कार्य) जनको व्यापारः To make it more clear कारणजन्यत्वे सित तत्कारणजन्यत्कार्ये तस्य जनको व्यापारः l A कुत्रर must undergo a certain व्यापार before it fells a tree. Now what is the व्यापार it undergoes? You say कुत्रर is the कारण and the असाधारणकारण of the fell ing of the tree. The व्यापार must be in the कुत्रर and the

कुठार must be the समनायिकारण of that न्यापार. The न्यापार is then कुठार तारुसंयोग. The कार्य effected by कुठार is वृक्षानयनविभाग and the न्यापार viz., कुठार दारुसंयोग is the producer of the जन्य (i. e. फल) of कुठार viz., वृक्षानयनविभाग.

A करण then is the असाधारणकारण which has व्यापार i.e. something which is produced by the करण and which produces the effect of that करण.

न्यापारेऽतिन्याप्तिवारणाय ' न्यापारवद् ' इत्यपि देयम् ।

( प. कृ. )

अनन्यथासिद्धकार्यनियतपूर्वदृत्ति कारणं कारण is that which must necessarily or indispensibly exist before a कार्य and which is not अन्ययासिद्ध (i. e. which otherwise could not be; which is not otherwise constituted; which is not disproved to be a cause by some other circumstances; which does not refer to accidental and remote circumstances.)

# नियतत्वं हि व्यापकत्वं । यत्र कार्यं तत्र कारणमितिरूपम् ( नी. )

The word नियत removes the आतेव्याप्ति on रासभ; because the work done by it might have also been done by the potter himself. It may be प्रश्चित in a particular case. नियत &c. are such कारणs without which the कार्येs are impossible.

Though by the word नियत in the definition रासमत्व is excluded from the कारण of घर kind in general (because a रासम is not necessary in the general pruduction of घर kind in general though it is so in the particular घर in question), the रासम exists in the particular case in which it was used for bringing the clay as नियत or absolutely necessary. In order to exclude it from this particular case in which it was used for bringing the clay, we put in अनम्यथासिद्ध; for रासम is अन्यथासिद्ध and it comes under the third kind of अन्यथासिद्ध, रासम is only an incidental cause existing in the formation of a घर, along with कुलाल &c. which must necessarily exst in the production of घरs.

If we define कारण as अनन्यश्वासिद्धकार्यनियतं कारणम्—This definition will extend to कार्य itself for कार्य is the व्यापक (नियत) of itself: wherever the कार्य is there कार्य is. 'कार्यनियतं कार्यमेव भवति.' नियत=Existing in all cases. But a कार्य is not नियतपूर्वश्वास, therefore inserting पूर्वत्रित we avoid the अतिव्याप्ति on कार्य.

The objector says:- 'तन्तुरूप is the कारण of पट.'

The सिद्धान्ती says:—' It is not ' for it is not अनन्यथासिद्ध. Its being कारण नियत to परं depends upon the तन्तुड. Therefore तन्तुड्प is not independently the कारण of पर. By the addition of अनन्यथा, तन्तुसंयोग and others are excluded from being the कारण.

कुलाल is नियतपूर्वश्चित to the production of a घट; but कुलालिया must exist before the घट and therefore to avoid such अतिन्याप्ति we say अनन्यथासिद्ध. The कुलालिया is said to be पूर्वश्चित to a घट first supposing him to be पूर्वश्चित to कुलाल, The कुलालियता in his capacity of the कारण of कुलाल becomes पूर्वश्चित to घट but not independently.

Instead of कार्येनियत &c, if we simply say नियतपूर्व &c, this will not do, because कारण being a relative term we must insert कार्येनियत &c.; simply नियतपूर्व &c. will include everything and anything.

Definition of अन्यथासिद्धिः— अवस्थक्रुप्तनियतवार्तिन एव कार्यसंभवे तत्सहभूतत्वम् । (सि॰ चं.)

अन्यशासिद comprehends causes indirect as well as those that are simple, mere accompaniments of the essential but totally unconcerned in the production. The sense of the word अन्यशासिद्ध is something which you can explain in a way other than by calling it a direct cause. 'A superfluos cause.'

The अन्यथासिद्धि is of three kinds:—(i) येन सहैव यस्य यं प्रति पूर्ववृत्तित्वं अवगम्यते तं प्रति तेन तदन्यथासिद्धम्—That is अन्यथा-सिद्ध with reference to that कार्य the being antecedent to which is not independent but as associated with a third thing, e. g. तन्तुरूप or तन्तुत्व is अन्यथासिद्ध in the case of पर thus:-येन (तन्तुना) सहैव यस्य (तन्तुरूपस्य or तन्तुत्वस्य) यं (परं) प्रति पूर्वेद्वत्तिस्वं अवगम्यते तं (परं) प्रति तेन (तन्तुना) तत् ( तन्तुरूपं or तन्तुत्वं ) अन्यथासिद्धम्.

(ii) अन्यं प्रति प्रवेत्रित्तिवे ज्ञाते एव यस्य यं प्रति पूर्वत्रित्तत्वं अवगम्यते तं प्रति तदम्बथासिद्धम् । That which being ascertained as existing before a third thing (अन्य) is prevented from being a cause of an effect to which it is known to be antecedent. घट must be produced in आकाश. It occupies some space; then is it ( आकाश ) a necessary antecedent? The existence of আন্মন itself cannot be proved absolutely or independently of auything else. आकाश itself you know to exist to account for the production of शब्द. In its capacity of शब्दकारण (or as being the समवाय-कारण of शब्द ), it becomes पूर्वश्वित to घट but not independently. পাদাৰা exists as directly connected with शब्द. आंकाश is at all times पूर्वशृति to घट, पट and others because it is an There is no direct sensual perception of आकाश, but it may be proved to exist indirectly to account for certain phenomena, such as sound &c., and thus you have reason to suppose आकाश as पूर्वशृत्ति to घट. ( शब्दपूर्वशृत्तित्वात् घटं प्रति प्रवेशित्तत्वम् आकाशस्य ).

Another instance:—कुलालपिता is अन्यथासिद्ध in the case of a घट, as कुलालपिता is घटपूर्वत्रति only through कुलालकुलालं प्रति पूर्वतृत्तिले ज्ञाते एव कुलालपिता घटं प्रति पूर्वतृत्तिले अवगम्यते घटं प्रति कुलालपिता अन्यथासिद्धः (disproved to be a cause).

(iii) अन्यत्रक्रुप्तनियतपूर्ववर्तिन एव कार्यसंभवे तत्प्तहभूतं अन्यशसिद्धम्. कार्ये being produced by those that exist and must exist before necessarily in all cases, if in the particular case of the kind, other things pre-exist incidentally (i. e. not existing in other cases at all) those things are अन्यशसिद्ध. Since रासम is not

wanted everywhere, it is not a कारण. Along with those that must exist in all cases, if in a certain case there is something additional, then that is not कारण but simply अन्ययासिद्ध. For instance, पाकज-स्थले गंधं प्रति रूपप्रागमावस्य. In a certain प्रथी—mango for instace, a new ver is introduced by means of Then the may have several things which are नियतपूर्वेवृत्ति besides पाक, of which गन्धप्रागभाव is one. (The प्रागमाव of a कार्य is supposed to be नियतपूर्व-वतिकारण of it; प्रागभाव is enumerated in the साधारणकारणड of all things, because there must be the nonexistence of a कार्य before its production. The गन्धप्रागभाव is a कारण for the production of गन्ध both in the case in which गन्ध is produced not by पाक but in the course of things and in the case in which it is artificially produced by the application of heat). Thus पाक and गन्धभाव are the कारणs of गन्ध and must exist before गन्ध is produced. Now in the case of a certain mango, by the application of heat the गन्ध as well as the इप is changed. Of that new गन्ध so produced there was the प्रागभाव as has been explained, as of the new रूप also, before the ptoduction of गन्ध. Now speaking of गन्ध only, गन्धामाव is necessary and रूपामाव is only incidental. both these अभावs being before the production of va. For in all mangoes in which there is the production of a new गन्ध, गन्धाभाव is essential; but in a particular case, a new Eq being produced simultaneously with the गन्ध, there was the रूपप्रागमाव that is simply incidental, Thus रूपासान is an instance of the third kind of अन्यधासिद्ध.

Some say that the third kind of अन्ययासिद्ध is not wanted if नियत is put in the definition of कारण; what is done by नियत is done by the third kind of अन्ययासिद्ध, for this kind of अन्ययासिद्ध notices those things that are

incidental to a कार्य and are not therefore the कारणs of that कार्य. नियत, of course, excludes those things. Thus one or the other must be omitted: either नियत or the third अन्ययासिद्ध. Some say that नियत must be retained. Some say that the third अन्ययासिद्ध must be retained.

Others are for the retention of both, which seems more accurate. The view of the तर्ककोमुदीकार may be as follows: अन्यत्रकुप्तनियतपूर्ववृत्तिन एव कार्यसम्भवे तत्सहभूतत्वं अन्यथा-सिद्धिस्ततीया । यथा घटविशेषं प्रति दैवादागतस्यरासभस्य । घटविशेषादन्यत्र घटान्तरे क्रुप्तनियतपूर्ववृत्तिदण्डचकादेरेव घटविशेषस्थ अपि सम्भवे दण्डचकादिसह भूतो दैवागतरासभोऽन्यथासिद्धः । रासभसामान्यस्य घटसामान्यं प्रति हेतुत्ववारणाय नियतपूर्ववृत्तीस्यत्र नियतपादं । तत्र यथोक्तान्यथासिद्धेरभावात् । निह घटसामान्याद-न्यत्र पटादी कुप्तनियतपूर्ववृत्तितन्तुवेमादे घेटसामान्यस्य सम्भवो येन यथोक्तान्यथा सिद्धिः स्यात् । नियतपूर्ववृतित्वम् चाञ्च्यवहितपूर्वकालावच्छेदेन कार्यदेशे सत्वम् । न चेदं रासभसामान्येऽस्त्यतो नातिन्याप्तिः इति संक्षेपः--An ass which is accidentally associated- for bringing clay in the case of the production of a घट-with दण्ड, चर्क and others which alone produce another घट without the aid of that रासम, is अन्यथासिङ with reference to the The propriety of the word नियत in the definition of कारण is to prevent the रासम kind in general (some instrument of carrying the clay ) from being the कारण of घट kind in general. The third अन्यशासिद्धे is useful in excluding a गुसम from being the cause in the case of the particular घट. " If, however, instead of this. the word अन्यत्र in the Def. were made to refer to a thing (belonging to a class other than the one implied by the word कार्य in the same) viz. पटादी, then रासमत्व can be shown to be अन्यथासिद्ध, but it will be impossible to undrstand how we can institute any comparison between the causes ot effects each belonging to a different class." नियतपूर्ववृत्ति is that which immediately exists necessarily before कार्य at the place where that कार्य is produced. This नियतपूर्ववृत्तित्व is not in रासभ-सामान्य and therefore the third अन्यथासिद्धि cannot come under the definition of कारण].

Some writers and especially the मुक्तावलीकार give five kinds of अन्यथासिद्धि:—

- (I) यत्कार्ये प्रति कारणस्य पूर्ववृत्तिता येन रूपेण (घर्मेण गृह्यते तत्कार्ये प्रति तद्गुपमन्यथासिद्धम् । यथा घटादिकं प्रति दण्डत्वदिकम् ।
- (2) कस्य स्वातन्त्र्येणान्वयव्यतिरेकौ न स्तः । किन्तु स्वकारणमादाया-न्ययव्यतिरेकौ गृह्यते तदन्यथासिद्धम् । यथा दण्डरूपम् ।
- (3) अन्यं प्रति पूर्ववृत्तित्वम् गृहीत्वैब यस्य यस्क्रार्ये प्रति पूर्ववृत्तित्वं गृह्यते तस्य तत्कार्ये प्रति अन्यथासिद्धत्वम् । यथा घटादिकं प्रति आकाशस्य ।
- (4) यत्कार्यजनकं प्रति पूर्ववृत्तित्वं गृहीत्वैव यस्य यत्कार्ये प्रति पूर्ववृत्तित्वं गृह्यते तस्य तत्कार्ये प्रति अन्यथासिद्धत्वम् । तथा कुलालपितुः घटं प्रति ।
- ( 5 ) अवस्यक्रूप्तनियतपूर्ववर्तिन एव कार्यसंभवे तद्भिन्नमन्यथासिद्धम् । यथा घटन्यक्तिं प्रतिरासभः ।

The first two in these together correspond to the first in the text; the third and the fourth to the second in the text; and the fifth by itself to the third, though not quite exactly in the wording.

## XXXVII.

--:0:---

There are three causes viz. (1) co-inherence cause or substantial cause; material cause (2) non-substantial or formal cause (3) instrumental or efficient cause.

# समवायिकरण-यत्समवेतं कार्यं उत्पद्यते तत्।

समवेतं—समवायसंबंधन वर्तमानं. समवायकारण is that कारण being related in समवाय (intimate) relation whith which a कार्य is produced; that with which an effect is in समवाय relation.

- " तन्तुषु समवायेन संबद्धं सत् पटात्मकं कार्यमुत्पद्यते इति तन्तवः समवायि-कारणं " इत्यर्थः । (न्या॰ बो॰ )
  - (i) कार्येण सह एकस्मिन्नर्थे समवेतत्वे सित कारणं असमवायिकारणम्— असमवायिकारण is that which bears a समवाय telation to a thing to which also the कार्य bears a समवाय relation.

पटात्मककार्येण सहैकस्मित्रयें तन्ती समवेतं संत् समवायसंबंधेन वर्तमानं सत् पटात्मकं कार्य प्रति तन्तुसंयोगात्मकं कारणं असमवायकारणमित्यर्थः।
( न्या ॰ बो ॰ )

(ii) कारणेन (i.e. कार्यस्य समवायिकारणेन ) सहैकस्मिन्.....। असमवायिकारण is that which exists in one thing by समवाय relation in which also the समवायिकारण exists in समवाय relation.

द्वितीयासमवायिकारणम् 'कारणेन सह ' इत्यादिना पूर्वोक्तमुदाहरति—'तन्तुरूपम्' इति । कारणेन सह पटरूपसमवायिकारणीभृतपटेन सह एकस्मिन्नर्थे तन्तुरूपे (ं. e. तन्तौ ) अर्थे समवेतं सत् समवायसंबन्धेन वर्तमानं सत् तन्तुरूपं पटरूपं प्रति कारणं भवति, अतो असमवायिकारणं तन्तुरूपम् पटरूपस्य ।

(न्या० बो०)

The illustrative figures would be as follows:

(i) तन्तुसंयोगः पटस्य

(ii) तन्तुरूपं पटरूपस्य





Now why is not तन्तुसंयोग the formal cause of प्रदूष्प प्रदूष्प is produced by तन्तुसंयोग in the case of परह्प will be a kind of अन्यशसिद्ध and not कारण at all. तन्तुसंयोग is merely an accompaniment of परह्प. The ह्प of a पर depends upon the ह्प of the तन्तुइ. The idea is:—

तन्तुसंयोगस्य परं प्रति पूर्वेश्वित्तः गृहीत्वेव पटरूपं प्रति पूर्वेश्वतित्वमवगम्यते तस्मात् तन्तुसंयोगः पटरूपं प्रति अन्यथासिद्धः

In the definition of formal cause the word with is necessary because it must satisfy the conditions of

a thing being a कारण i. e. first it must be shown that it is a कारण and then असमवाधिकारणम्.

# तदेतित्रिविधकारणमध्ये यदसाधारणं कारणं तदेव कारणम् :---

Here is a total confusion in the meaning of the word असाधारण. The above means, as it stands, "Among these three, that which is the असाधारणकारण is the करण." This obviously implies that all these are not असाधारणकारण or that there are among the three causes some which are not असाधारण.

But all these are असाधारणकारणं in the same sense in which we have used the term before; evidently then the word असाधारण is used in this sentence in a different sense from that in which it is used befor.

If we had said तदेतत् त्रिविधकारणमध्ये यद् व्यापारवदसाधारणं कारणं तदेव कारणं, the word असाधारण would have had the usual meaning.

Now in the first place करण itself has been defined in two ways: (i) व्यापारवदसाधारणं कारणं करणं and (ii) असाधारणं कारणं करणं.

The above confusion can only be cleared by supposing that definition (ii) is adopted in this as the definition of करण. But how is it that in the same text two definitions different from each other are used for the same thing? Properly speaking असाधारणं कारणं करणं is the original and genuine definition (of course, असाधारण has not here the same sense as it has everywhere else. What that sense is will be explained below).

But the प्राचीनs proposed the addition of व्यापारवत् on the ground "चक्षुः संयोगादौ अतिव्याप्तिवारणाय ". They argue that चक्षुःसंयोग is the असाधारणकारण of the प्रत्यक्ष as well as the चक्षुः itself (they undetstand the term in the original sense); but the former is not करण whereas the latter is. चक्षः is the करण according to प्राचीनं and not the ज्यापार itself. कुठार is the करण and not the कुठाराधात Therefore they say that ज्यापारवत् should be added. If ज्यापारवत् is added, i. e. if the definition were ज्यापारवर-साधारणं कारणं करणम्, the करण would be चक्षः कुठार &c., themselves. (असाधारण has its usual sense here).

But if the definition be असाधारणं कारणं करणम्, the करण is the व्यापार itself, as वक्षःसंयोग, कुटाराघात &c., and the sense of असाधारण would be as follows:—कटायोगव्यवच्छित्रं कारणं कारणम् or यद्विलंबात्प्रकृतकार्यानुत्पादः तत्कारणम् करणम्. That कारण is the करण which is driven off or set aside by the absence of the fruit, i. e. which is necessarily followed by the fruit. If the fruit does not follow, it shall not be considered as असाधारणकारण; i. e. that which is immediately and necessarily followed by the fruit is असाधारणकारण and that same is the करण. Thus in this case the definition ' असाधारणं कारणं करणम् ' is equivalent to 'फलायोगभ्यवच्छित्रं कारणं करणं ' विद्विलंबारप्रकृतकार्यानुत्पादः तत्कारणं करणं, ' Here व्यापार itself becomes the करण.

As shown above, there are two views:-

- (i) If you understand the definition to be 'असाधारण कारण' here the word असाधारण is to be understood in the particular sense of फलायोगन्यविद्यन and न्यापार itself becomes the करण.
- (ii) If you understand the definition to be व्यापारवद्-साधारणं कारणम् करणं. 'you are not to nuderstand असाधारण in the above sense, but in its usual sense; and the करण is not here व्यापार but it is that in which the व्यापार exists.

Of पट the असाधारणकारणs, as we take the term, are तुरी, वेम &c. But if you understand असाधारण in the other sense, व्यापार is the असाधारणकारण and not तुरी, वेम &c. In

the usual sense, you add ज्यापारवत् and then कुटार, च्छु:, &c. are the करण. But in 'असाधारणं कारणं करणं,' कुटाराचात, च्छु:संबोध- &c. are करण.

In the usual sense all these are असाधारणकारणं of पठ But when he says एतत् त्रिविध...करणम्, he obviously takes ज्यापार to mean असाधारणकारण and not the things to which ज्यापार is confined.

#### ----;o:----

# With and the last XXXVIII.

तत्रप्रत्यक्षणानकरणम् प्रत्यक्षम् — Here प्रत्यक्ष means "the organ of sense, the power, or means of perception."

(आत्मा is the समवायिकारण of ज्ञान or all perception. इन्त्रिय is the इरण of all ज्ञान. The न्यापार in all cases of ज्ञान, is इन्त्रियसंनिकर्थ. ज्ञान is the कार्य). प्रत्यक्षज्ञान is that ज्ञान which is produced by the union of the objects and the इन्द्रिय.

निर्धिक रूपक — Having got no विशेषण in it; i.e. general; the nature of which has not been ascertained. It is खेजनाविद्या, i.e. there is no connection between a विशेष्य and its विशेषण. It is also that kind of ज्ञान in weich we do not distinguish between the विशेष्य and प्रकार. Such a ज्ञान is a mere sensation. It is incapable of definition. It is defined in the Dipika as:—नामजात्यादिविशेषण-विशेष्यसंबन्धानवगाहिज्ञानम् निर्विकत्यकम्

सविकल्पक—Attended with particulars or विशेषत्व. It is a इत in which we know a thing as possessing a certain nature or character. It is defined in the Dipika as:—

नामुजात्यादिविरोषणविरोध्यसंबन्धावगाहिक्कानम् सविकल्पकम् .

Cf. सविकल्पकंमेव विशिष्टवैशिष्ट्यज्ञानं; यथा 'अयं दंडी '—इत्यत्र दण्डत्व-विशिष्टस्य वैशिष्ट्यं पुरुषे भासते! अय प्रक्रिया, आदौ इन्द्रियसंत्रिकर्षात् 'घटपटन्वे ' इति निर्विकल्पकं, ततः 'अयं घटः ' इति विशिष्ट्यानम् (न०)

সঅস্ত্র is again divided into two kinds. viz. ( 1 ) জীকি-produced by external senses and (2) অজীকি-

not cognised by the exterdal senses, or mental. The व्यापार in acts of लेकिकप्रसम् is of six kinds as treated in section XXXIX of the text. In अलेकिकप्रसम, the व्यापार viz. संनिक्षे is of three kinds: (1) सामान्यलक्षण, (2) ज्ञानलक्षण and (3) योगजधर्म.

- (1) When the जाति is known, that जाति becomes the न्यापार by means of which all the things that are the substratum or species of that सामान्य are known.
- (1) We get perception by the mind of all things which are the subject of that ज्ञान (previous knowledge) by means of न्यापार which has for its characteristic previous knowledge. Without the assistance of this संनिक्षे, it is impossible to get the knowledge of the particular intention and propriety of the things which form the basis of the work of a poet. We cannot appreciate, without this संनिक्षे, the charmin such lines as—

कः सनद्धे विरह्निधुरा त्वच्युपेक्षेत जायाम्. (Meghaduta), or कोन्नः पतिदेवतां परिमार्धुमुत्सहेत (शाकुन्तल).

To properly interpret the first line, we must have the previous knowledge that all प्रोपित persons manage to return home on the advent of rainy season. In the case of the second line, the meaning will not be adequately grasped unless we dissolve the compound पतिदेवता वड पतिः देवता बस्याः—such a dissolution, however, excludes chivalrous feeling towards the fair sex.

- (3) Great sages have the perception of every thing by the mind through the व्यापार viz. योगजधर्म (merit acquired by meditation).
- Cf. अलैक्किः । ज्ञानलक्षणया सुरभिचन्दनमिति चाक्षुषं ज्ञानं । सामान्य-लक्षणया घटत्वेन रूपेन यायद्यटज्ञानम् योगजधर्मेण योगिनां सर्वज्ञानम् ।

प्रसक्ष is sometimes defined as ' श्रानाकरणकं श्रानम्.' The

(त.)

passage which is subjoined explains the defiinition:— श्वानं ज्याप्तिश्वानं साद्द्यश्वानम् पदश्वानं च तदेव करणं येषां ते श्वानकरणका अजुमित्युपमितिशाब्दाः, झनकरणकं न भवतीति श्वानाकरणकं प्रत्यक्षरुषम् । प्रत्यक्षे इन्द्रियाणामेव करणत्वात् न तु श्वानस्य करणत्वम् ।

In this section the সভাষা is meant to be the जन्यप्रस्थ and hence it excludes ईশ্বरप्रसञ्ज which is not जन्य and mortal.

#### XXXIX.

The cause of प्रत्यक्षज्ञान viz. the union between the

इन्द्रिय and the object apprehended is of six kinds.

The fourth kind is simple समवाय; for example the relation or union between शब्द and श्रोत्रेन्द्रिय; because the श्रोत्रेन्द्रिय proper is the आकाश confined in the cavity of the ear and शब्द is the property of that आकाश; and consequently the relation is समवाय. Cf. शब्दगुणमाकाशम्

The last is important. It is called क्रिंग्च्याविशेष्यभाव. If you have the प्रत्यक्षान of घरामाव then what is the relation between the thing seen (घरामाव) and the इन्द्रिय? But the eye cannot apprehend the अभाव (viz. घरामाव in the iustance taken). It only apprehends the present condition of the भूतळ, viz. the condition of its being without a घर. Thus there is no direct union between the eye and the घरामाव. The eye is in contact with the भूतळ whice has the property of घरामाव or which is the विशेष्य of the विशेष्य, घरामाव. Thus in the case of अभाव, what you have the knowledge of is not the absolute fact of the existence of the अभाव but the condition of a thing संयुक्त with the eye, as being with the property of the अभाव of a certain other thing.

पवं सिककर्षपद्करान्यं ज्ञानं प्रत्यक्षम्—Thus the knowledge got in these six ways is प्रसक्ष.

In this case the ब्यापार is the संनिक्षे itself. It is evi-

dent that he edopts ज्यापारवदसाधारणकारणम् for he says, तत्करणम् इन्द्रियम् and इन्द्रिय can be करण only in the above sense; the ज्यापार being the six-fold संनिकर्ष.

But in the other sense संनिक्षे itself will be the करण for it is the व्यापार and व्यापार is the essential. If the व्यापार does not exist, the result will not follow. तस्मादिन्द्रियं प्रत्यक्षप्रमाणम् ( प्रत्यक्षार्थे यत् यथार्थकानं प्रत्यक्षा या प्रमा तत्कर-णिमन्दियं ).

इन्द्रिय is the करण of that यथार्थानुभव. (The Naiyâikas say that all रूपिद्रव्यं are प्रसक्ष but not others. But वायु appeals to the touch as does a रूपिद्रव्य to चक्षुः; therefore वायु is प्रसक्ष as emphatically as a रूपिद्रव्य. Notwithstanding this, they say that the latter is प्रसक्ष and not the former. Again शब्द has not a रूप. It is a guna and they have included शब्द under प्रसक्षः thus they contradict; themselves.—N. B.—For the refutation of this doubt refer to the 2nd उपाधि, Section XLVI Dipika),

## XL.

अनुमिति or Deduction is the knowledge produced from परामर्थ—logical antecedent. (The means of drawing a conclusion is अनुमान and अनुमिति is a cognition that is led to by परामर्थ).

# साध्यनिष्टदेतुसामानाधिकरण्यं साहचर्ये ।

व्याप्तिः—साहचर्यनियमो व्याप्तिः—It is one thing's (i.e. हेतु's) being always followed by another. For instance Smoke is always followed by fire.

The sense of नियमेन is very important, viz. नियमेन साहचर्ये, i. e. साहचर्यविरहो न भवति or नियतत्वेन साहचर्यम् as यत्र यत्र धूमः तत्र तत्र बन्हि:—meaning that ' भ्रुम is not found where अप्रि is not found '. The form how a न्याप्ति is stated is called अभिनयः as यत्र धूमः तत्र अप्तिः (इति अभिनयः ).

En:-The means by which we prove a thing as existing in a certain thing. For instance up is a to by

which we prove the existance of fire on a mountain.

The ways of defining व्याप्ति (व्याप्यस्य धर्मः ) are as follows:—

- (i) साध्याभाववदवृत्तित्वं व्याप्ति:--The हेतु's being व्याप्यसाध्य i.e. the non-existence of हेतु where the साध्य is not.
- (ii) साध्ययदन्यादृतित्यं व्याप्ति:—The हेतु's not being different from that which has साध्य. Since व्याप्ति is a हेतुनिष्ट, साध्य is never absent from हेतु.

  Here we define व्याप्ति after व्यतिरेक, i. e. negatively.

The above two definitions are given from the stand point of Eq. In all cases where the Eq. is there the साध्य is, wherever the साध्य is not there the Eq is not.

Why not a positive definition? " साध्यवद्वृतित्वं व्याप्तिः" will not do for the following reasons:—

The negative way gives the sense of exclusiveness. Negation is an exclusive assertion. The definition (i) साच्याभाववद्यतिलं obviously states that देतु's region must be less extensive than that of साच्य, or coextensive at the most. This can be expressed by figures for which vide. Figures A, and A, in the Appendix I. A, and A, are the only possible figures deducible from definition (i). Definition (ii) however does not represent by its wording the देतु's being in साच्याभाव at the same time that it is partially or wholly (less extensive or co-extensive) in साच्य Vide. B<sub>1</sub>...B<sub>6</sub> in Appendix I.

B, and B, are the same as A, & A; but the rest are also possible and hence the definition would be व्यभिनिस्त.

व्यभिचार or variation. means हेतु's existence at a place where the साध्य is not.

Therefore we first state, for instance, a sufficiently in particular terms and hence derive the definition in general terms.

The definition is obtained from the stand-point of हेतु It is possible to obtain another from the stand-point of साध्यः. साध्य is the ब्यापक of the हेतु which is ब्याप्य. In all cases of हेतु or ब्याप्य, the साध्य or ब्यापक must be present. साध्य is not absent from the place where the हेतु is. बन्हि which is ब्यापक is always to be found where धूम or ब्याप्य is. बन्हि is not absent from the place where धूम is. To put this in the Naiyayik language it would stand thus:— साध्य is हेतुसमानाधिकरणाद्यन्ताभावाप्रतियोगि साध्यम् :—that which does not answer to any of the non-existence in the same place with हेतु is साध्य, that is, हेतु is always followed by the साध्य; तेन (साध्यन) सह समानाधिकरणात्यक्ताभावा-प्रतियोगिसाध्यसामानाधिकरण्यम् " is ब्याप्ति.

The definition in the text is " साइचर्यनियमः "—the हेतुं s साइचर्य with साध्य or साध्य's साइचर्य with हेतु. We shall take up the other. In the instance, यत्र यत्र धूमः तत्र तत्र विन्हः, the meaning is, बिन्ह always accompanies smoke. (From the point of view of हेतु the above—the हेतु's always being accompanied by the साध्य, i.e., the passive voice is used; whereas from the point of view of साध्य we have the active voice.)

What is the meaning of नित्यत्वेन or always? Fire is not absent from the place where धूम is, has always this sense. Any place where धूम is, fire is not absent from; i. e., the साध्य is never absent from the हेत्यधिकरण. If in the हेत्यधिकरण there be absence of things, one should not be the absence of बन्हि; i. e., the साध्य should not be the प्रतियोगी of one of the अभावs in the हेत्यधिकरण; i. e., साध्य is हेस्वधिकरणवृह्त्यभावाप्रतियोगी. Thus limiting or defining the nature of साध्य, we proceed to state the definition of ब्बाप्ति. ब्याप्ति is a हेतु—निष्ठधर्म i. e. the existence of the हेतु where the साध्य is. Thus, we say हेत्वधिकरणवृह्त्यभावाप्रतियोगिसाध्यसामानाधिकरण्यं व्याप्ति:। This is the अन्वयी definition. We pointed out the objection to the definition साध्य-सामानाधिकरण्यं च्याप्ति:. These are avoided by putting in the

first part, for, by saying हेत्विषकरण.....अवितयोगि we exclude the हेतु's being more extensive than साध्य. In fact, (हेतो:) स्वाधिकरणदृश्यत्यन्ताभावाप्रतियोगिसाध्यसामानाधिकरण्यं। The first part of the definition is also expressed negatively for the reasons explained.

पक्षस्य धर्मः — पक्षधमैः — The property of the पक्ष; for instance, धूम is the property of the mountain (पक्ष) in the example, पर्वेतो बन्हिमान् धूमात्।

पक्षधभेता is the quality of the property of the पक्ष, that is, the धूमल—the property of existing on the पक्ष. ज्याप्यस्य पर्वतादिश्वतित्वं पक्षधमेता—the existence on mountain (पक्ष) of the smoke (ज्याप्य) or the nature of being a characteristic of the पक्ष.

ब्याप्तिविशिष्ठपक्षधर्मताकानं परामर्शः —परामर्श is the knowledge that one thing ( हेतु) has the property of existing on the पक्ष and that of having a न्याप्ति i.e., being always accompanied by साध्य i.e., not existing where the साध्य is not.

The knowledge should be ध्याप्तिविशिष्ठ or character-zed by ध्याप्ति.

अनुमिति proceeds from परामशे and the latter consists in our knowledge of हेतु as being necessarily a पक्षममे or a property of the पक्ष-पक्षसंबन्ध is the property of the हेतु. So much is not sufficient. We must at the same time know that the हेतु has व्याप्यताधर्म. Thus if we know वृक्षवानयं पवेतः only, we cannot infer the existing of fire there.

The knowledge of व्याप्यभंता we must have with respect to that धूम and then only it is that we can infer that the mountain has fire. Therefore we must dissolve the compound व्या-कान so as to make it yield the above meaning.

(i) व्याप्तिविशिष्टंच तत् पक्षधर्मताज्ञानम्. This is the usual way of dissolution.

- N. B. We are to define परामर्श in such a way as to include all cases of अनुमितिs whether true or false.
  - (ii) The more natural dissolution is ज्याप्तिविशिष्ठस्य or ° ष्टे (धूमस्य or धूमे ) पक्षधमेताज्ञानम्. We must as a matter of fact, have two-fold knowledge of धूम, viz., of its ज्याप्तिवैशिष्ठय and पक्षधमेता. In this way (ii) of the dissolution we have only the knowledge of the पक्षधमेता and we suppose that the ज्ञान must be ज्याप्तिविशिष्ठ स्वभावतः or in nature.

This way of defining परामशे does not extend to all cases in which अनुमिति is possible, for instance, it excludes a अमारमक अनुमिति i. e., the definition has the fault of अन्याप्ति. If a man infers smoke on the mountain because there is fire, supposing that fire is भूमन्याप्य or बन्हि has न्याप्ति with भूम, he arrives at a conclusion पर्वती भूमनान् वन्हे:. This is a अमारमक अनुमिति, yet after all, it is an अनुमिति. It is based upon a perfectly legitimate or formal परामशे. You have the double knowledge of हेतु viz., पक्षभमेता and न्याप्तिनेशिष्टण. Though the latter part of your knowledge is to all intents and purposes a अम, it is your notion and conviction and as such, from your point of view, it is न्याप्तिनेशिष्टण.

Thus बन्दि has पक्षधर्मता so far as your belief goes. But if you take ब्याप्तिबिशिष्टे or ष्ट्रस्य, it is implied that ब्याप्तिबिशिष्ट्य is a universal characteristic of हेतु and that it must be true as a matter of fact. It may be the idea of the man who infers that बन्दि is धूमन्याप्य. But is it really so? No It is not so. Thus in this dissolution of the compound, such an inference cannot be included So the definition would be अन्याप्त. The first dissolution extends to all cases in which अनुभिति is possible.

What is necessary is not whether the हेत is actually न्याप्तिविशिष्ठ or not, but the man should know it to

be a property of the पक्ष and that it is विन्ह्न्बाप्य. Whether it is so or not in fact, such an inquiry is not to the point. Thus the man has परामर्श if he knows पक्षधमेता and न्यासिविशिष्टल of the हेतु.

पक्षधर्मताज्ञान of which न्याप्ति is the निषय i. e., न्याप्तिनिषयता-मत् ज्ञानम् must be then पक्षधर्मतानिषयक and न्याप्तिनिषयक.

The Dipika has व्याप्तिविशिष्ठं यत् पक्षधर्मताङ्गानम् तदेव परामशैः and explains व्याप्तिविशिष्ठं by व्याप्तिविश्वयक्षम्. But how is this explaination to be justified? The knwledge cannot be व्याप्तिविशिष्ठ in the ordinary sense of the phrase. It is धूम that is व्याप्तिविशिष्ठ and not the knowledge of धूम being the धर्म of पक्ष. The संबन्ध between धूम and बांन्ह is साहचर्य. We know as a matter of fact that धूम is बिन्हव्याप्य. The ज्ञान has another संम्बध with व्याप्ति. the ज्ञान of धूम being on the पक्ष is विषयितासंबन्धन व्याप्तिविशिष्ठः —ज्ञान is the विषयो of व्याप्तिविषयक्षान. We mean ज्ञान to be व्याप्तिविशिष्ठ in so far as that ज्ञान is विषयो of व्याप्ति विषय. It has विषयोता with reference to व्याप्तिविषय. It is distinguished or characterized by विषयिता. व्याप्तिः विषयो यस्य एताहरां ज्ञानं व्याप्तिविषयकम् . The ज्ञान must be पक्षधर्मताविषयकम् and at the same time व्याप्तिविषयकम्—ज्ञान cannot refer to व्याप्तिविशिष्ठ in the sence in which धूम is व्याप्तिविशिष्ठ.

So the dissolution of the compound as a षष्टीतत्युरुष is not suitable, but as a कमिशारस्य it is.

N. B. In old प्रन्थs we have, however, ज्याप्तिविशिष्टस्य पक्षधमेताज्ञानम्. To support this, in a अमात्मक अनुमिति we are to understand it as ज्याप्तिविशिष्ट thus:—viz, having a उद्याप्ति in the knowledge ( ज्ञान ) of the man who infers and not स्वभावतः

But there is one objection to the definition. Suppose आलोकवान पर्वतः and वन्हिव्याप्यः धूमः i. e., पक्षधमंता with reference to one thing and व्याप्तिनिशिष्ट्य with reference to another; for there is nothing in the definition not to allow this. The definition only notices that there

must be ज्यातिनैशिष्ट्य and पक्षधर्मता but it does not say that these two must be with reference to the same thing or two different things. This is technically called समुद्दालम्बनझान—knowledge about two different thigns at the same time. In this case as the wording of the definition stands, we have ज्ञान which is both पक्षधर्मता-विषयक and ज्याप्तिनिषयक; but two things are considered. In this case there is no अनुमिति. Therefore the definition of the परामशे is to be understood in the sense of this amendment, viz., पक्षानिष्टिनशेष्यतानिरूपितहेतुनिष्टप्रकारतानिरूपितन्व्याप्तिनिष्टप्रकारतानिरूपितप्रकारिताशालिङ्गानं परामशे: । ...(i)

(ii) ज्यास्यविद्धन्नप्रकारतानिक्षितपक्षताऽवच्छेदकावाच्छिन्नविशेषताशालिनिश्रयःपरामर्शः—पक्ष is the विशेष्य with reference to हेतुप्रकार
or हेतुविशेषण (पर्वत is the विशेष्य with reference to धूम)
that हेतुप्रकारता and ज्याप्ति must co-exist. In the example
of समूहालम्बनज्ञान, the हेतुप्रकार is आलेक्ष्रकार, but the ज्याप्ति is
with reference to the धूम. He has said that ज्याप्ति
itself must be विषय of ज्ञान but that must be with reference to the thing existing on the पक्ष.

हेतो:साध्यव्याप्यत्वम् ज्ञानस्य विषय:। The हेतु must be known by the person to be साध्यव्याप्य. This व्याप्ति which is विषय of ज्ञान is with reference to, or in the प्रकार of, हेतु which in its turn is the प्रकार of the पक्ष.

# Dipikâ:---

ननु संश्वोत्तरप्रविक्षे अतिव्याप्तिः &c. First, we see something in the dark like a pillar at a distance. We doubt whether it is a pillar or a पुरुष. Some time after we see that he has got hands and we know the ज्याप्ति " यत्र यत्र करादिमतः तत्र तत्र पुरुषत्वं i. e., we have got the परामर्श-पुरुषत्वव्याप्यकरादिमानयम्. We have the पक्षधमेता—that thing पक्ष (man) has got hands. We at once come to प्रत्यक्षज्ञान and not to अनुभिति. We do not draw the conclusion but after a little while we see by प्रत्यक्ष that he is a पुरुष. Finally we have a प्रत्यक्ष and this is generated by परामर्शे. So the definition of अनुभिति viz., परामर्शजन्यं ज्ञानम् would extend to this प्रत्यक्ष produced after संशय. If

we were to say that there is अनुमिति only in that case, the objector would say there is no अनुमिति. For it would be opposed to the reflected knowledge पुरुषं साक्षात्करोमि. When we see घट &c. we have an अनुन्यवसायक्षान as opposed to अनुमितिज्ञान.

In the case above, though the परामशे was ready still we had no सिपाधिका and consequently there was no अनुमिति. We may have परामशे even in प्रस्तक but then every परामशे does not lead to अनुमिति. Without पक्षता no अनुमिति can be had.

( From the beginning the प्रेपक्ष has said all ).

Now the सिद्धान्ती says that the definition has not the fault of अतिन्याप्ति, for his definition of अनुमिति is to be understood in the following way:—परामर्शजन्यं ज्ञानमनुमिति:=पक्षतासहकृतपरामर्शजन्यं ज्ञानं अनुमिति:।

Now what constitutes a पक्ष or what is a पक्ष! First he has defined पक्ष as " संदिग्धासाध्यवान् पक्ष: "—meaning 'पक्ष is that which has the existence of साध्य on it doubtful'. Now he gives a more correct and critical definition and it is as follws:—

सिपाधियपाविरहसहकृतसिध्यभावः पक्षता । पक्षता means the non-existence of सिद्धि (i. e., साध्यस्यनिश्वयः) accompanied or characterized by the absence of the desire to infer. The compound is to be solved as सिपाधियपा (or अनुमिस्ता)—विरह्मिशिष्ट (or सहकृत ) सिद्धेः अभावः। The अभाव of a compound thing viz., सिपाधियपा—विरह्मिशिष्टसिद्ध constitutes पक्षता.

The अभाव of a compound thing is effected in three ways. Take for instance दण्डविशिष्टपुरुषस्य अभाव: 1

Here पुरुष is the विशेष्य and दण्ड is the विशेषण.

(i) The अभाव is possible when both the विशेषण and the विशेष्य are absent. In the present case, when there is neither the पुरुष nor the दण्ड.

- (ii) When the विशेष्य is absent; in the present case when the पुरुष is absent and the वण्ड present.
- (iii) When the विशेषण is absent; in the present case when the इण्ड is absent and the पुरुष is present.

So here in the present definition of पक्षता the सिद्धि is the विशेष्य and सियाधिया is the विशेषण.

In this case the अभाव of the compound thing सिषाधियशाविरहविशिष्ठसिष्टि is possible:—(i) When there is the अभाव of both the सिषाघयिषाविरह and the सिद्धि; that is when there is सिषाधियेषा and the absense of सिद्धि. This is the case in the most ordinary example पर्वती विन्हमान भूमात्. Here we have not the knowledge of the साध्य (बिन्ह) and have a desire for inferring the साध्य i. e., fire (ii) When there is the अभाव of the विशेष्य and the presence of the विशेषण that is, when there is no सिद्धि and no desire to infer. For instance धनगाजितेन मेचानुमानम्. As soon as we hear the clap of thunder we infer that there are clouds in the sky. Here we do not see the सिद्धि (clouds) and also there is no desire to infer. Still we are naturally led to a conclusion. (iii) When there is the absence of the विशेषण and the presence of the विशेष्य. Here in the present case when सिषाधियषाविरह is absent and the सिद्धि present i. e., when there is सिद्धि and सिषाधयिषा. For instance, when we see a house on fire, we see smoke and also Here we see the सिद्ध ( the knowledge of the existence of fire ) and we have a desire for drawing a conclusion. We can do so. We can say अर्थ विह्नान्: though we have new knowledge of fire, we wish to have it by अनुमिति.

In these three cases, there is पश्चता and there is अनुभिति.

To sum up: अनुमित follows when there is (1) सिद्धि and सिषाधियषा. (2) no सिद्धि and no सिषाधियषा. (3) सिषाधियषा and no सिद्धि. (4th case) when there is the presence of

both विशेषण and विशेष्य (and not the अमान), no अनुमिति will be produced. In the present case when सिद्ध is present and सिपाधियणविरद्ध is present there will be no inference. Suppose there is धूम on the mountain and a man sees it; but his mind is directed to something else and consequently has no सिपाधियण, then there will be no inference.

साध्यसिद्धिः अनुभितिप्रतिबान्धिका—the knowledge of the साध्य prevents अनुभिति. We can have an inference if there is desire to infer. (Vide case iii).

What is the cause of fire's burning? A certain मण if held in one's hand does not allow the fire to burn. If, on the other hand, we have an ओपधि which makes the fire burn, then the fire notwithstanding the presence or juxtaposition of the प्रतिबंधकमणि, will burn. The cause of burning is the अभाव of the प्रभाण characterised by the उत्तोजकाबिरह. The अभाव of the compound उत्तोजकाऽभावविशिष्ठमणि is effected in three ways as in the case of पक्षता.

The fire will burn in the following cases:—(i) When both the मणि and the उत्तेजिकाऽभाव are absent i.e., when the प्र•मणि is absent and the ओषधि is there. (ii) When the प्र•मणि is present and the उत्तेजिकाऽभाव is absent i.e., when both the प्र•मणि and the ओषधि are present and thus the effect of each is neutralized by that of the other. (iii) When the प्र•मणि is absent and the उत्तेजिकाभाव present, i.e., when both the प्र•मणि and the ओषधि are absent.

Cf. व्यापारस्तु परामर्शः करणं व्याप्तिधार्भवेत् । अनुमायां ज्ञायमानं लिंगं तु करणं न हि ॥ अनागतादिलिंगेन न स्यादनुभितिस्तदा । व्याप्यस्य पक्षवृत्तिस्वधीः परामर्श उच्यते ॥ प्याप्तिः साध्यवदन्यस्मिन्नसम्बन्ध उदाहृतः । अथवा हेतुमिन्नष्ठविरहाप्रतियोगिना ॥ साध्यने हतोरेकाधिकरण्यं व्याप्तिक्यते ।

(明•)

That अनुमान which is sufficient to arrive at a certain अनुमिति for oneself is स्वार्थानुमान,. A certain man from the observation of the न्याप्ति (यत्र धूमः तत्र बन्दिः) has come to the conclusion that wherever there is धूम there is बन्दि and then he goes to the mountain and desires to know whether there is fire. He remembers the न्याप्ति and then comes to the knowledge that the पर्वत has धूम which is not present where the बन्दि is not i. e., धूम is universally accompanied by बन्दि. This knowledge is called लिंगपरामर्श. From this he comes to another viz., पर्वतो बन्दिमान् धूमत्वात्। This is स्वार्थानुमान.

परायोज्ञमान is that which consists in the use of the statement containing five parts intended to give knowledge to another person having himself come by it.

स्वायोज्ञमान is not different from परायोज्ञमान. The latter is simply a formal way of stating. In स्वायोज्ञमान we have only the ज्ञान of the व्याप्ति and पक्षधमेता; and thence

the Inference.

The five members of परायोज्ञमान depend upon dialectical necessity more than on logical necessity. But this is not the only thing. Perhaps the last two members are due to the necessity of argumentation. But in the remaining also there is some difference. When you want to convince a person you must prove to him two premisses. The minor premiss is proved by अवस and the major is proved by an illustration. In our own अनुमान the major is already believed.

English Logic is a Science of thought and is conversant with determining the laws of Thought. You want to show that by granting the premisses to be true you can find out the relation between the two premisses and the conclusion.

In स्वायोज्ञान there is only *Deduction* and there what is necessary for Deduction is only given. In

Digitized by Google

the case of पराषांतुमान there is a combination of *Induction* and *Deduction*, since we are required to prove the व्यक्ति especially. In पराषांतुमान we have five members according to the dialectical necessity. With reference to the first three it is necessary; in this sense that Logic is a science of proof and not of the laws of thought. The premisses are not granted true. Looking at Logic in this sense it is necessary to prove the व्यक्ति by *illustration*. Hence the three propositions. In स्वायोग्रमान you have only to remember the व्यक्ति and not to prove it.

---:0:----

तस्मात्तथा=त्याप्तिविशिष्टलिंगवैशिष्टयात्.—The लिंग which is व्याप्ति-विशिष्ठ is on the पक्ष or because there is हेतु which is साम्यव्याप्य. ( That which proves the हेतु is लिंग.)

स्वस्यअर्थः प्रयोजनं यस्मात्तत्वार्थमिति समासः। स्वप्रयोजनं च स्वस्यानुमेयप्रतिपत्तिः। व्याप्तिबलेन लीनमर्थे गमयित, इति लिंगम्। तत्त्व धूमादिः। तस्य परामशों ज्ञानविशेषः लिंगपरामर्शः।.....तथाचायमिति। 'अयं च पर्वतः तथा वन्हिव्याप्यधूमवान् 'इत्यर्थः। तस्मात्तथोति। 'वन्हिव्याप्यधूमत्वात् वन्हिमान् ' इत्यर्थः।.....

Dîpikâ

The objector says:—If you say two things (viz., the साध्य and the characteristic) together again and again it does not lead you to a belief in the ब्याप्ति; e.g., "wherever you have got a पार्थिव substance it can be scratched by लाह: "—so the ब्याप्ति arrived at is यत्र यत्र पार्थिवत्वं तत्र तत्र लोहलेख्यत्वम् 'and this you see a hundred times. But we have a ब्यभिचार (an exception) in the case of a diamond, which, though there is पार्थिवत्व in it, cannot be scratched by iron. Thus simple भ्योदर्शव does not lead to a universal belief. We do not come to a general conclusion that "whatever is पार्थिव is क्षेड्लेख्य."

To this the सिद्धान्ती answers:—भ्योदर्शन alone would not do; but you must have सहचारज्ञान wherever there is no व्यभिचारज्ञान, or सहचारज्ञान accompanied by the absence

of व्यभिवारक्षान; and then we can believe in the व्यक्ति-What is व्यभिवारक्षान? We are said to have the knowledge of व्यभिवार either when we are convinced of the व्यभिवार or when we have a doubt of the व्यभिवार. तिद्वरह—शंका-विरह—is arrived at by तर्क or by itself sometimes. What is तर्क? तर्क is that which points out or brings before our mind the प्रसंग (or प्राप्ति) of the rupture or cessation of कार्यकारणभाव between things which are the means of arriving at a व्यप्ति and which clear our doubts about व्यभिवार.

Again the objector says:—How do you take a क्यारि when you have not all smoke and all fire before you?

The सिद्धान्ती answers:—The knowledge of all धूम is possible because what we take is the knowledge of the common nature of बन्दि and धूम. We do not look to ब्यक्ति but to ब्यक्ति.

( धूमादिन्याप्तिमहे &c.—If the fact that wherever there is धूम there is fire be not considered to be true, then there will be a कार्य without a कारण; and since a कार्य cannot exist without a कारण; this doubt must go away. If you conceive the relation of cause and effect, then the doubt will at once vanish. न्याप्तिमाहकर्व=The conceiving of a thing to have a न्याप्ति by one's own experience, whether it may be universally true or not ).

By Induction general propositions are laid down on the principle of the Consistency of Nature i. e., a cause must precede and produce its effect.

## —:o:—— XLII.

The five members are:-

- (1) Assertion (stated hypothetically)—the mountain has fire.
  - (2) Reason,—Because it has smoke.

- (3) Proposition,—All that has smoke has fire.
- (4) Assumption, (or application of the reason).
  —and the mountain has fire.
- (5) Deduction or conclusion,—Therefore it has fire.

साध्यवत्तया पक्षवचनं प्रतिज्ञा or साध्यविशिष्टबोधकं वचनं प्रतिज्ञा—प्रतिज्ञा is the laying down of the पक्ष as having the साध्य. पक्षज्ञानं प्रतिज्ञाप्रयोजनम्.

पञ्चम्यन्तं तृतीयान्तं वा लिंगप्रतिपादिकं वचनं हेतु:। लिंगहानं हेतुप्रयो-षनम्. The हेतु is the statement which leads to the explanation of the characteristic. The हेतु states the reason that leads to a conclusion.

न्याप्तिप्रतिपादकं दशन्तवचनं उदाहरणम्। न्याप्तिज्ञानं उदाहरणप्रयोजनम्. The उदाहरण is a statement giving certain known cases which lead to the knowledge of the न्याप्ति.

व्याप्तिविशिष्ठस्य हेतोः पक्षधमैताप्रतिपादकं वचनम् or व्याप्तिविशिष्ठलिंगप्रति-पादकं वचनमुपनयः । पक्षधमैताज्ञानमुपनयप्रयोजनम् The उपनय is the statement which says that the लिंग has व्याप्ति.

The निगमन is variously defined:—(i) हेतुसाध्यवत्त्रया पक्षप्रतिपाइकं वचनं निगमनम्—The निगमन or conclusion is a statement that puts forth the पक्ष as having the साध्य through the हेतु. (ii) पक्षे साध्यस्याबाधितत्वप्रतिपाइकं वचनं निगमनम्। (सि. चं. and पं). (iii) अवाधितासत्प्रतिपक्षितत्वतात्पर्यकं वचनं निगमनम्। (iv) हेतुज्ञानज्ञाप्यलिविशष्टसाध्यवद्विषयकवोधजनकं वाक्यं निगमनम्। It is a वाक्य which gives knowledge of the पक्ष as having the साध्य which is ज्ञाप्य by the हेतु.

अवाधितत्वादिकं निगमनप्रयोजनम्—You draw the conclusion to show that there is no प्रमाणान्तर by means of which this may be proved to be invalid, i. e., to show that by no other means it is बाधित; or that there is nothing to prevent the conclusion from being drawn.

### XLIII.

In the असाधारण sense only the लिंगपरामर्श is the cause of स्वार्थानुमान. The definition of लिंग is साध्यव्याप्यपक्षधमैवत् लिंगम्—these being only its characteristics. व्याप्तिज्ञान is such a ज्ञान as may be the करण of परामर्श when of course in such cases परामर्श is the व्यापार. (फलायोगव्यवच्छित्रं कारणं करणं इतिमते परामर्श एव करणम्).

लिंगति । ' ज्ञायमानं लिंगमनुमितिकरणं ' इतिद्वद्वोक्तं न युक्तम् । ' इयं यज्ञशाला वन्दिमती अतीतधूमात्' इत्यादौ लिंगामावेप्यनुमितिदर्शनात् — इत्यमिप्रायवान् ' लिंगपरामर्श एव करणं ' इत्याच्छे — ' लिंगपरामर्श एव ' इति । अनुमानमुप-संहरति — अनुमितिकरणत्वादित्यर्थः । अयमेव तृतीयज्ञानं इत्त्युच्यते । तथाहि — महान-सादौ धूमाम्योर्व्याप्तौ यद्यमाणायां यद् धूमज्ञानं तदादिमम्, पक्षे यद्धूमज्ञानं तद्द्वितीयम्, अत्रेव विन्द्व्याप्यत्वेन यद्धूमज्ञानं तत्तृतीयम्, अयमेव लिंगपरामर्श इत्युच्यते । अनुमानामिति ' व्यापारवत्कारणं करणं' इति मते 'व्यापिज्ञानमेवानुमानम्, लिंगपरामर्शो व्यापारः इत्यवसेयम् । ( प० कृ० ).

परामर्श-Logical antecedent; fact or truth apprehended by observation.

लिगपरामद्या--Such recognition of a sign as leads to inference.

अनुमायां श्रायमानं लिंगं तु करणं नहि । अनागतादिलिंगेन स्यादनुमितिस्तदा ॥

अनुमायां क्षायमानं लिंग—परामृत्यमानलिंगम्. For the second line of the above कारिका the Dipikâ has अतीतादौ व्यभिचारः, तस्माङ्गिंगपरामशे एव अनुमानम्.

Why does he say लिंगपरामशे? He used above परामशे only. लिंगपरामशे he uses in order to distinguish it from परामृश्यमानलिंग which some say is the करण. परामृश्यमानलिंग अनुमितिकरणं न भवति किन्तु लिंगपरामशे एव (The perception of the chatacteristic). He says परामृश्यमानलिंग is not the करण. By परामृश्यमानलिंग we mean that the लिंग should be actually

present betore. If you now infer that yesterday there was fire because there was smoke, you draw the inference now and the लिंग as it was seen yesterday is not परामृश्यमान at the time of drawing the inference. परामृत्यमानिक्षेग is that which is present at the time being, but the अनागत or अतीत लिंग is not a प॰ लिंग, though it may lead to अनुमिति. ( It is a करण in the opinion of the मीमांसकs and बृद्धs). For instance, इयं शाला बन्हिमती अतीतधूमत्वात्. We draw inference now from the लिंग (ध्रम) which was seen yesterday. He calls it here लिंगपरामशे in order to discard the theory of some who say that it is not the ब्याप्तिविशिष्टपक्षधर्मताक्रान of anything but the व्याप्ति..... धर्मताज्ञान of the धूम and nothing else that is necessary for arriving at an अनुमिति whether खार्थ or परार्थ. It is the परामर्श of the लिंग that is necessary and not the लिंग itself. He says what is necessary is व्याप्तिविशिष्ठलिंगवान् पर्वतः or, in general, विशिष्ठवैशिष्ठणकान i. e., in the particular case the knowledge of the पर्नत as being विशिष्ट by धूम which in its turn is विशिष्ट by व्याप्ति (साध्यविशिष्टेहत: तद्विशिष्ट्रज्ञानम्). In the case where लिंग is not परामृत्यमान but अनागत or अतीत there is an अनुमिति. e. q., when you infer the future coming into existence of the साध्य from a future लिंग. If there will be no heat, there will be no rain to-morrow. This you infer from a लिंग which will come into existence to-morrow.

The presence of the लिंग is not necessary and he says that लिंगपरामर्श is wanted. Hence in 'परामर्शजन्यं ज्ञानं अनुमिति:,' परामर्श is to be understood in the sense of लिंगपरामर्श. If the लिंग were करण, it must be present at the time of inferring; but we have shown that we can infer without such a लिंग.

लिंगपरामर्श is the करण of अनुमिति if we say असाधारणं करणम्; because अनुमिति infallibly follows from परामर्श.

In the sense of न्यापारवदसाधारणं कारणं करणम्, न्याप्तिज्ञान or पक्षधर्म-ताकान is the करण; and परामर्थ is the न्यापार. For परमर्थ is the जनक of अनुमिति which is itself व्याप्तिजन्या.

---:0:---

#### Dibika

If अनुमिति is produced by न्यासिस्मरण and पक्षधमैताज्ञान, what is the necessity of the परामशे or the knowledge of the लिंग which is itself न्यासिनिशिष्ठ ?

We can draw an inference even if we know that the पक्ष has got a thing which is साज्यव्यास e.g., बन्हिच्याप्य-वानयं पर्वतः. The two ज्ञानं are not necessary. न्यासि-विशिष्टस्यन्तित्व is what is essential for both the परामर्शेंड, e.g., ज्ञानद्वय is not what is wanted, but what is wanted is विशिष्टज्ञान. In शन्दपरामर्श as well as in लिंगपरामर्श, ज्ञानद्वय is not necessary. What is necessary is that which is व्याप्य by the major term exists in what is denoted by the Minor term: or विशिष्टज्ञान is necessary: what is necessary is the ज्ञान of the लिंग and not the presence of the लिंग. (परामर्शद्वारा=परामर्शक्ष्यच्यापरेण).

The प्र्वेपक्षकार says that it is not necessary to put in विशिष्ठवैशिष्ठयज्ञान bnt it would be sufficient to say that अयं पर्वतो दृक्षवान् and वन्हिज्याप्योधूमः i. e., not to combine these two. This प्रवेत has something वन्हिज्याप्य. Does this lead to a conclusion? This is only one proposition and not two; and you have an अनुामिति. So how do you include this case in विशिष्टपरामशे ?

The सिद्धान्ती says that since परामर्श is wanted in both the cases, it is better to call the परामर्श by one name विशिष्टपरामर्श, for the sake of simplicity. ' वन्हिञ्याप्यवानयं ' is a शब्दपरामर्श because the वन्हिञ्याप्य thing is not there on the पक्ष.

The necessity of accepting विशिष्ठपरामशे may also be shown thus:—The प्र्वेपक्षी says that by व्याप्तिस्मृति and पक्षधमेताज्ञान we can draw a conclusion. But he is wrong. For if we have व्याप्तिस्मृति of one thing and पक्षधमेता of another thing, we cannot draw a conclusion. For instance from the knowledge बन्हिंक्याप्य: धूम: and पर्वते

Digitized by Google

हच्यान we cannot draw any conclusion as there is no connection whatever between the two knowledges. This corresponds in Westorn Logic to the rule that the same middle term must occur in both the

premisses.

N. B. पश्चतावन्छेदेन अनुमिति:—An अनुमिति in which a general or universal proposition is proved. पश्चविषयकान्त्रमिति—An अनुमिति in which a particular proposition is proved. The conclusion of a universal proposition is measured by पश्चतावच्छेदकावच्छेद, while that of a particular proposition by समानाधिकरण.

### XLIV.

लिंग is a characteristic used for proving anything? It is less extensive than the साध्य. It is of three kinds (1) the positive and negative (2)the purely positive (3) and the purely negative.

That a लिंग should be both अन्तयि and न्यतिरेकि it must have positive as well as negative existence. From the definition of उदाहरण, it is necessary that we must have a दशन्त to prove a न्याप्ति; and every न्याप्ति must be proved by instances both in खार्थ as well as in परार्थ अनुमानड

च्यतिरेकव्याप्ति—The concomittance of the negatives of हेत and साध्य.

भन्वये साधनं ज्याप्यं साध्यं ज्यापकिमध्यते ।
साध्याभावोऽन्यथा ज्याप्यो ज्यापकः साधनात्ययः ॥
ज्याप्यस्य वचनं पूर्वे ज्यापकत्य ततः परम् ।
एवं परीक्षिता ज्याप्तिः स्पुदीभवति तत्वतः ॥ (T. K.)

( अन्यथा=व्यतिरेकव्याप्ती. साधनात्ययः=साधनाऽभावः. )

(i) That लिंग which has the accompaniment of both the presence and the absence of the व्याप्य and the व्यापक. in the instance 'पर्वतो वन्हिमान् धूम त्' we have both the व्याप्तिs viz., अन्व्यव्याप्ति-यत्र धूमः तत्र वन्हिः यथा महानसे। and

स्यतिरेकस्याप्ति — यत्र वन्त्राभावः तत्र धूमाभावः यथा जले। we have हष्टान्तर in सपक्ष (महानस) to establish अन्वयन्याप्ति and in विपक्ष (जल) to establish न्यतिरेकन्याप्ति (Vide section XLV.) (Cf.) साध्यसाधनयोः साहचर्यमन्वयः, तदभावयोः साहचर्य न्यतिरेकः । तथा च अन्वयन्यतिरोकहेतु in order that it should prove the existence of साध्य on पक्ष must have the following five characteristics:— (I) पक्षधमीत्व—The nature of existing on the पक्ष. (2) सपक्षे सत्वम्. (3) विपक्षाद्यवृत्तिः—the absence of हेतु in a place where the साध्य is known as not existing. (4) अवाधितविषयत्वम्-the हेतु must be such that its विषय viz, the साध्य—the thing to be proved—should not be contradicted by any other प्रमाण as in the हेत्वाभास called बाधित. (5) असत्प्रतिपक्षत्वम्—It ust not have any प्रतिपक्ष—rival हेतु which proves the absence of the साध्य.

- (ii) In some cases न्यतिरेकन्याप्ति does not exist at all. We have only केवलान्विय; e. g., घटोमिघेयः प्रमेयत्वात्. We cannot have the न्यतिरेकन्याप्ति for there is no अभि- घेयत्वामाव of a thing in the whole world. The अन्वयन्याप्तिः— यत्र प्रमेयत्वं तत्र तत्र अभिधेयत्वम् यथा घटे or पटे. The न्यतिरेकन्याप्तिः—यत्र यत्र अभिधेयत्वामावः यत्रयत्र प्रमेयत्वामावः (This proposition is false because everything is namable). अभिधेयत्वस्य प्रमेयत्वस्य च सर्वत्र सत्वात् साध्यामावादेः एव अप्रसिद्धत्वात्. Out of the flive characteristics, the केवलान्विय हेतु cannot have विपक्षाव्यात्रत्ति as we have no विपक्ष.
- (iii) We cannot have an अन्वयन्याप्ति when we have no द्द्यान्त. For instance जीवच्छरीरं सात्मकं प्राणादिमत्वा- दिखादि अत्र जीवच्छरीरं पक्षः ( The mfnor term ); तस्य सात्मकत्वं साध्यम् ( The major term ) and प्राणादिमत्वं हेतुः. न्यतिरेकन्याप्तिः— यत्र यत्र सात्मकत्वाभावः तत्र तत्र प्राणादिमत्वाभावः । यथा घटादौ. न तु यत्र यत्र प्राणादिमत्वं तत्र तत्र सात्मकत्वम् इति अन्वयन्याप्तिः दृष्टान्ताभावात् प्राणादि- मत्वस्य पक्षीकरणात्. Here we have no दृष्टान्त. In a दृष्टान्ता

the साध्य is known to exist. A दशन्त must be निश्चितसा-ध्यमन् and must have the हेत also, but it should not be comprehended under the पक्ष. In the present case if we take यथा गी: as the दशन्त it will not do.

In this अन्वयन्यासि there is no part of the पक्ष. The अन्वयव्याप्ति would be यत्र प्राणादिमत्वं तत्र सात्मकत्वं. To prove this we must accept the old Indian theory that even lower animals have got आत्मा. यथा अथ:, say is the दशन्त. Here what we have to prove is सात्मक्त्व of अभ and others when as in a दशन्त, साध्य is known to exist: ( or an instance must be given from the सपक्ष and not from पक्ष ). So in proving the statement we take for granted what we have to prove. Here सात्मकत्व is the साध्य or the thing to be proved of जीवच्छरीर. This is the meaning of the प्रतिज्ञा So we cannot have अश्व गौ: &c. as दशन्तs for we start on the supposition that no living creature is known to have आत्मा. In a दश्चन्त, the साध्य is known, meaning that it does not come under पर. Here मो and others come under जीवत्यारीर (पक्ष) which is संदिग्धसाध्यवान् . Here पक्ष and साध्य are co-extensive. The form of the व्यतिरेकव्याप्ति would be यत्र यत्र सात्मकत्वाभावः तत्र तत्र प्राणादिमत्वाभावः यथा घटः । नेदं तथा हं. ह., प्राणादिमत्वाभाववन न भवतीति न । तथा इदं सात्मकं न भवतीति न ।

Another instance of केवलव्यातिरेकव्याति:-पृथिवी इतरभेदवती गम्धवत्वात्. The अन्वयव्याप्ति of this is: —यत्र यत्र गंधवत्वं तत्र तत्र इतरभेदः. यथा आम्रः. But here the इतरभेद (i.e., भेद from अप्, तेजस् &c.) of आम्र is not proved because we have to prove the इतरभेद of पृथिवी and as आम्र is a पार्थिवद्वव्य, आम्र is not निश्चितसाध्य, (or the संदिग्ध in the present case is इतरभेदः Here we cannot have an अन्वयव्याप्ति because we cannot say यत्र गन्धावं तत्र इतरभेदः there being no instance except the पृथ्वी itself which is but the पक्ष). Here the हेतु and the पक्ष are co-extensive, so we cannot have any इष्टान्त; and if at all we have one, it will come under पक्ष

For other cases of केवलन्यतिरेकि लिंग we subjoin the following instances;—(1) प्रत्यक्षादिकं प्रमाणं प्रमाणकरणत्वात्, वजैवं तजैवं यदिप्रत्यक्षभावः। and (2) विवादास्पदं आकाशं शब्दवस्वात् 1

We can have only the व्यक्तिकव्याप्ति in the following cases:

- ( 1 ) When the साध्य is co-extensive with the पक्ष.
- (2) When we take the ভল্প of a thing as the ইনু, then the ইনু and the এল are co-extensive (or when the ভল্প is the এল and the ভল্প the ইনু),

Out of the five characteristics stated of an अन्वयव्य-तिरेक्टिंदु in order to be good, the केम्बलव्यतिरेक्टिंदु cannot have सपक्षसत्त्वम् as we have no सपक्ष.

#### XLY.

That whose possession of the thing or property in question is doubtful is पश.

सपस (Similar instance) is that where the thing to be proved or established is definitively known to exist on it.

विषय—(Contrary instance) is characterized by the definitive absence of the thing to be proved.

तत्रैव Means धूमवत्वे.

# XLVI.

The word हेत्वाभास is capable of a double interpretation: (1) हेतुनदाभासन्ते इति हेत्वाभासा दुष्टहेतवः। दोषाश्र व्यभिचारविरो-श्रस्त्प्रतिपक्षासिद्धिवाधाः। एतद्विशिष्ठा हेतवो दुष्टहेतवः। हेतौ दोषज्ञाने सति अनुमिति-प्रतिवंधो जायते व्याप्तिज्ञानप्रतिवन्धो वा जायते। अतो वादिनिप्रहार्थे वादिनोद्धाविते हेतौ दोषोद्धावनार्थे दुष्टहेतुनिरूपणम्। 'पर्वतो वन्हिमान् प्रमेयत्वात् ' इत्यत्र प्रमेयत्व-हेतौ वन्ह्यभावबद्दृत्तित्वरूपव्यभिचारे क्षाते वन्द्यभावबद्दृत्तित्वरूपव्याप्तिप्रह्मतिवन्ध फलम्। (न्या. बो.) (2) In the नीलकण्ठी the compound is solved

as हेतोराभासा हेत्वाभासा हेतुनिष्ठा दोषाः। Thus we see that हेत्वाभास means either the false हेतु which looks like a सद्दु (true हेतु) or the fault in a हेतु itself.

हेत्वाभासत्व is defined as follows:—अनुमितितत्करणान्यतरप्रित-बन्धकयथार्थज्ञानविषयत्वम् (or यद्विषयत्वेन ज्ञानस्यानुमितितत्करणान्यतरप्रितिबन्धक्-त्वम् तत्व ) हेत्वाभासत्वम् । सद्धनुवारणाय 'यथार्थेति'। व्यभिचारिण्यतिव्याप्तिवारणाय 'अनुमितितत्करणान्यतर 'इति । The object of the real knowledge which prevents अनुमिति or any करण (subordinate instrument) of अनुमिति is called हेत्वाभास, or the thing the knowledge of which prevents अनुमिति or any करण of अनु-मिति is हेत्वाभास. हेत्वाभास is generelly defined as something which seems to be a true हेतु but which is wrong and which prevents us from arriving at an inference.

व्यभिचार is that knowledge of व्याप्ति which prevents अनुमितिकरण and therefore व्यभिचारज्ञान is अनुमितिकरणप्रतिबन्धक. हेत्वाभास being in wrong व्याप्तिs weakens the rules of अनुमिति. We cannot say पर्वतो धूमवान् वरहे;, because the व्याप्ति is wrong in the case of an अयोगोलक (i.e. we find the हेतु where the साध्य is not); so this ज्ञान of व्यभिचार prevents the करण of अनुमिति viz., व्याप्ति from being accepted.

If some one says বিল্ক্বেড়া: we can directly prevent his inference by tha সঅধ্যান of the heat of fire. I can say that I can feel the heat of fire if I hold my hand near it. So the knowledge of this সঅধ্য prevents অৱনিবি itself,

Table of हेस्वाभासs;
हेस्वाभास:—
(i) सञ्यभिचार also called अनैकान्तिक.
(I) साधारण, (2) असाधारण, (3) अनुपसंहारी.
(ii) विरुद्ध.

(iii) सरप्रतिपक्ष. (iv) असिद्ध.

( I ) आश्रयासिद्ध, ( 2 )स्वरूपसिद्ध ( 3 ) व्याप्यस्वासिद्ध. ( v ) बाधित.

Digitized by Google

अनैकान्तिक is the same as सन्यभिचार. It means proving too much. अनैकान्तिक is necessarily not accompanied by साध्य ; यत्र यत्र हेतुः तत्र तत्र साध्यमिति न. एकान्ते साध्यवित वर्तते इति एका-न्तिक: । न एकान्तिक: अनैकान्तिक: । अनैकान्तिक:=निश्चयेन साध्यं न साधयाते that which does not necessarily lead to a conclusion.

साधाराणानैकान्तिकहेतु is one which is found in the स्माव of साध्य. It is साध्याभाववन्दत्ति while the true हेतुs ale साध्याभाववद्भत्ति. This हेत् leads to the absence of the knowledge of व्याप्ति, that is, does not lead to the व्याप्ति, and therefore prevents व्याप्तिज्ञान and consequently does not lead to the अनुमिति. For instance पर्वतो धूमवान् द्रव्यत्वात्. The हेत is here व्याप्तिकानप्रतिबन्धक. In a lake where द्रव्यत्व is, there is the absence of the साध्य ( ध्रम ). In this case the हेत is found in सपक्ष as well as in निपक्ष; and hence some define it as सपक्षाविपक्षवृत्तिः साधारणः. This fallacy includes the two fallacies of European Logic viz., Iticit process of the major and undistributea middle.

( I ) अश्वः प्राणित्वाभाववान् । मनुष्यत्वाभावात् । कुक्कुरे ' यत्र मनुष्यत्वाभाव-बत्वम् तत्र प्राणित्वाभाववस्वम् ' इति व्याप्तिनीपपश्चते । To put this in a syllogistic form, it would stand thus in Figure First:-

All men are animals. E No horse is man. E .. No horse is an animal.

Here we have illicit process of the major.

(z) अश्वः मनुष्यः मर्लत्वात् । अत्र साधारणदोषः मनुष्यत्वाभाववति कुक्कुरे मर्त्यत्वस्य हेतोर्विद्यमानत्वात् ।

The corresponding English Syllogism in the First Figure is:

Some mortals are men. A horse is a mortal. .. A horse is a man.

The fallacy here is of the undistributed middle.

The word साधारण may be rendered into English by 'General Plurality of Consequents.'

-:0:---

असाधारण is that which does not exist in all सपक्षs and in all विषक्षs, (but it exists only in the पक्ष ) For instance ' शब्दो निल: शब्दलात्'; the हेतु does not exist in सपक्ष (निख things such as गगन &c.); also it does not exist in विपक्ष (अनिस्म things such as घट, पट &c.) but the हेत exists in पक्ष alone. In this case, शब्दत्व is the हेत which is the साधक of नियत्व in शब्द. All the निय as well as अनिय things having not got शब्दन in them, the knowledge namely सपक्षविपक्षव्यावृत्तत्वे सति पक्षे हेत्वर्तते prevents the अनुमिति For we cannot assert or have the अन्वयव्याप्ति of श्रान्त and निरात्व on account of the अभाव of द्रशन्त, as there is no place where शब्दत्व is to be seen with नित्यत्व. can have व्यतिरेकव्याप्ति alone viz., यत्र निरात्वाभावः तत्र शब्दत्वाभावः यथा घटादो. In other words the हेत-शब्दल-proves on पक्ष ( शब्द ) the absence of विल्यत because it is व्यावत (absent) from सपक्षs—गगनादि which possess the धर्म निरातन. (The rule is यो हेतुर्यद्वर्भवतां व्यावृत्तः स स्वाश्रये तद्धमीभावं साधयति—That हेत which is absent from all the members of that class which possess certain attributes, establishes the absence of those attributes in its own आश्रय-a place in which it is found). Similarly (by the same rule) the हेत-शब्दल proves on शब्द the absence of अनिखल because it is absent from विपक्षs—घटादि &c.—which possess the धर्म-Therefore of शब्द both अनिखल and निखल are proved. But they cannot be so proved because they are opposed to each other. An attribute and its अभाव cannot co-exist. Thus having two contradictory conclusions, the हेत is साक्षादनुमितिप्रतिबंधकः

N. B.—The knowledge we want in the अनुमिति 'श्रम्यो नित्सः श्रम्दरवात्' is नित्सत्वम्याप्यशब्दत्ववान् श्रम्दः The अम्बयन्याप्ति

is यत्र शब्दत्वं तत्र निस्तवं. This न्याप्ति does not holp because there is not a single instance to prove it. Therefore some hold that this हेतु is अनुमितिकरणप्रतिबन्धक for as the हेतु is सपक्षव्यावृत्त, we Hence cannot have न्याप्ति and consequently no न्याप्तिप्रह. it is अनुमितिकरण-प्रतिबन्धक. Cf. (I) अत्र च साध्यसंदेहात् न्याप्तिप्रहो न भवतीत्याशयः (गौ. व १। ४५). (2) हेतौ साध्यसामानाधिकरण्ये निश्चिते साध्यसामानाधिकरण्यस्पन्याप्तिज्ञानप्रतिबन्धः फलम् (न्या. बो.) Hence the reading 'सर्वसपक्षन्यावृत्तोऽसाधारणः' which is given in A and is adopted in the नीलकण्ठी and the न्यायबोधिनी has a justification.

The असाधारणहेत्वाभास may be called the Fallacy of 'particular diversity of result'. To put it into English syllogistic form, it would stand thus:—

All non-eternal things are things having no soundness.

All things having no soundness are not sound.

No sound is a non-eternal thing (1)
Again,

All eternal things are things having no soundness. All things-having no soundness are not sound. No sound is an eternal thing (2).

Thus we see that we get two contradictory conclusions i. e., two contradictory things are proved of one and the same thing which is absurd. And nence we can have no inference. If however, we take the असाधारणहेतु to be अनुमितिकरणप्रतिबन्धक, it will be a formal fallacy; the premisses which we get from our knowledge that शब्दत्व is सपक्षव्यावृत्त and that it is possessed by शब्द alone, are, viz., (i) No eternal thing is a thing having soundness. (ii) Sound is a thing having soundness. The conclusion we want to arrive at from those premisses is "sound is eternal" which is a positive conclusion but one of the

premisses is negative and consequently cannot enable us to draw a positive conclusion.

अनुपसंहारी (Fallacy of non-exclusion) is that in which no instance can be found in अन्वयव्याप्ति as well as in ध्यतिरेक्क्याप्ति, because the possession of साध्य by everything is a matter in question. In the instance सर्वे अनिसं प्रमेयत्वात् there is no सपक्ष and no विपक्ष for the पक्ष is सर्व and everything that we can cite as an instance comes under पश्च. It is otherwise defined as वस्तुमात्रपक्षकः अनुपसंहारी.

This हेत is अनुमितिकरणप्रतिबंधक; because there is no द्यान्त in which we can show the सहचार of अनिसंख and प्रमेयत्व. The ज्ञान that the हेत is used for proving something about everything prevents the knowledge of व्याप्ति viz, यत्र प्रमेयत्वम् तत्र भीनत्यत्वम्. Whatever thing we attempt to give as an instance remains संदिग्ध as to its possessing the साध्य since the हेतुसाध्यसहचार is not possible in cases other than those included in पक्ष.

If we put the instance in the English syllogistic form the major premiss must be 'Some knowable things are imperishable:' because the major premiss which we get from सहचार of हेत and साध्य is wrong. We cannot say that all knowable things are perishable. The minor premiss is, 'All things are knowable.' But these two premisses do not necessitate a valid conclusion

The difference between असाधारण and अनुपसंहारी is that in the former we had सपक्षs and विपक्षs; but in the latter there is no such case because it excludes पश्चता from it. Thus we have no न्याप्ति at all in अनुपसंहारी, while we had a न्यतिरेकन्याप्ति in असाधारण, Or it may be thus stated:—In the अजुपसंहारी, सर्व being the पक्ष there

are no सपक्षs and विपक्षs while in the असाधारण we have got सपक्षs and विपक्षs but the हेतु has nothing to do with them.

विरुद्ध — (Fallacy of contradiction) is that where the हेतु is accompanied by साध्यमाव or it is that which proves the absence of the साध्य. In order to arrive at the true अनुमिति the हेतु must be साध्यन्याप्य; but here it is साध्याभावन्याप्य and therefore the conclusion here is quite opposite; that is, the हेतु proves the opposite of what it was intended to prove; and so it is साक्षादनुमितिप्रतिबंधक. In the instance 'शब्दो निस्यः कृतकत्वात्,' the हेतु-कृतकत्व is साध्याभावन्याप्य i. e., अनिस्यत्वन्याप्य and so proves the अनिस्यत्व of शब्द. Cf. पक्षविशेष्यकसाध्याभावन्याप्य हेतुप्रकारकज्ञानात् पक्षविशेष्यकसाध्याभावन्याप्य हेतुप्रकारकज्ञानात् पक्षविशेष्यकसाध्याप्रकारकअनु-मितिप्रतिबन्धः फलम् । न्या. बो.

The instance when put into the English syllogistic form contains the major premiss which is evidently wrong because it is a false induction.

N. B. According to the दीपिकाकार this हेतु is अनुमिति-करणप्रतिबन्धक; i. e., we have here ज्याप्तिज्ञानप्रतिबन्ध, there being no सामानाधिकरण्य of साध्य and हेतु. To put it in the English syllogistic form, wo have two premisses viz., (1) No things that are produced are eternal; and (2) Sound is a thing that is produced. To draw the required conclusion viz., 'sound is eternal' from these premisses would amount to violating the rule that "if either of the premisses be negative, the conclusion must be negative."

सन्प्रतिपक्ष—also cailed प्रकरणसम—( Possibility of a contrary subject; reason which is counter-balanced by an equally valid reason). साध्यविपरीतसाधकं हेत्वन्तरं=प्रतिपक्ष. सत्प्रतिपक्ष is a हेतु along which there exists another हेतु which proves the absence of that which is to be proved.

<del>---</del>:o:---

कार्दः नित्यः श्राचणस्वात्—(on account of its property of being heard, आवणत्व does exist in शब्दतः. शब्द is heard by अवण and so also शान्दत्व is apprehended by अवण for येनेन्द्रियण यहस्तते तेनेन्द्रियण तिन्नश्चातिर्गस्ति )—In this example शब्द-निशानिस्त्रस्य साध्या कार्यत्व वर्तते and this हान itself ) prevents us from believing the first proposition. The two हेतुं viz; आवणत्व and इतकत्व prove the absence of each other's साध्य one proving the अभाव of the साध्य of the other; therefore they are प्रतिपक्ष with reference to each other. Hence the हेत्वाभास is properly called सम्प्रतिपक्षः We have here द्विविधपरामर्थ, the हेतुआवणत्व-proving निस्तव in शब्द and इतकत्व proving अनिस्तव in शब्द. Hence it is अनुमितिप्रतिवन्धक.

विरुद्ध is only सपक्षक्यावृत्त but असाधारण is सर्वसपक्षविपक्ष-

The difference between विरुद्ध and सरप्रतिपक्ष is that, though in both, the हेतु is साध्यामावसाधक, still in सरप्रतिपक्ष there is another हेतु which is साध्यमावसाधक, and not the first हेतु.

Cf. विरुद्धसत्प्रतिपक्षयोविशेषः—विरुद्धहेतोः एकत्वेन सत्प्रतिपक्षहेतोः द्वित्वेन च ज्ञातन्यः ( न्या. बो. ). The word हेस्वन्तर in the definition of सरप्रतिपक्ष is used to exclude विरुद्ध.

Roughly speaking, सस्त्रतिपक्ष resembles the Dialemma in English Logic.

असिद्ध—An argument which is not ascertained to belong to the subject pervaded is the fallacy of the not certainly known or the unproved.

The तर्ककौमुदीकार defines असिद्धि as परामर्शप्रतिबन्धकानिविषय-धर्म:—that where there is a certein property of a हेतु the knowledge of which prevents परामर्श. असिद्धहेत्यामास is that which has the above fault. It is of three kinds: ( 1 ) भाश्रयासिद्ध (want of proof regarding the subject), (2)स्वरूपासिद्ध (want of proof regarding the nature of the argument of the middle term ) and (3) व्याप्यतासिंह (want of proof regarding the included; Inclusiveness from limitation).

- 🔭 🥙 (ा ) आश्रवासिद्ध is defined as पक्षतावच्छेदकाभाववरपक्षकः---This is a दोष in which the पक्ष has no पक्षतावच्छेदक a. e.. the thing which measures its पश्चता i.e. which makes it to be a पक्ष ( अवच्छेदक—Co-existent and co-extensive with ). Here गगनीयत्वविशिष्ठारविन्द is the पक्ष in the example given in the text; and we have not such a पक्ष, as nobody knows a गगनारविन्द. Here पक्षता does not exist simply in अरिवन्द but in गगनीयक्षविशिष्टअरिवन्द र. e., पक्षता exists in अरविन्द as marked off by गगनीयत्व. गगनीयत्व is the पक्षताबच्छेदक. गगनीयस्व does not exist in अरविन्द and therefore the आश्रय viz.. गगनारविन्द does not exist. The प्ररामके required in the above instance is सुरभिखव्याप्या-रविन्दरववत् गगनारविन्दम्. As we know that गगनीयत्व does not exist in अरविन्द, this परामर्श is impossible because it embraces or has in it, the connection of गगनीयत्व with भारतिन्दल which connection does not exist. Hence this हेत is परामर्शप्रतिबन्धक.
- (2) खरूपासिद्ध is defined as पक्षनिष्ठाभावप्रतियोगी or more simply पक्षे हेत्वभावः. Here the हेतु does not exist in पक्ष; i.e., the स्वरूप of the हेतु is असिद्ध. In the example given there is the असाव of the हेतु viz., चाक्षपत्व in शब्द. This knowledge itself interferes with the परामर्श 'गुणत्व- अयाप्यचाक्षप्रत्वमान शब्दः,' because we have no knowledge of प्रकायमंता viz., शब्दे चाक्षपत्व वर्तते. Thus this हेतु is परामर्श- आतिबन्धक.
- (3) न्याप्यतासिद्ध is a सोपाधिकहेतु. An उपाधि is that which is साध्यन्यापक i. e., more extensive than the साध्य and which is less extensive than the साध्य or हेतु; i. e., it exists wherever the साध्य is but it does not exist wherever साधन is. In the case of पर्वतो धूमवान वह: the उपाधि हैं बाहुँ-धनस्योग which is न्यापक of धूम and अन्यापक of हिंदे. For the illustrative figure vide. Appendix A. figure C. न्यापक is something which is not absent from the place where the न्याप्य is. So if anything is साध्यस्य

ज्यापक then it means that it is not absent from the place where साध्य is. उपाधि is साधनस्य अञ्चापक i. e., it answers to the अभाव existing in the place where साधन is. ( निष्ठ=समानाधिकरण adj. ).

N. B. The तर्ककौमुदीकार while dwelling discursivelv on the functions of an उपाधि (Accident) says:-ननपाधरपि हेत्रदोषत्वात सोपाधिकोऽपि हेत्वाभासोऽस्तीति कथं पद्मेव । त इतिचेन्न. । व्यभिचारादिज्ञानस्येवोपाधिज्ञानस्यान् मितितत्करणान्यतरप्रतिबन्धकताऽभावेनोपाधेर्हेत्दोष-लाभावात । क्यं तर्हि वायनुमान उपाधिरूपन्यस्यत इति चेद्यभिचारज्ञानप्रयोजकत्वेन तत्र तदपन्यासः। "-उपाधि is not to be considered a हेत्दोष in itself for what is wanted for हेत्रदोष is that it should prevent अनुमिति or its करण. The उपाधि prevents neither and hence it is not a हेतुदोष. Why is it then that in the case of an अनुमान of a बादी a प्रतिवादी brings forward an उपाधि? It is brought forward by the प्रतिवादी because it leads to the knowledge "where there is हेतु there साध्य is not," i. e., to show that there is व्यभिचार in the अनुमान. Thus we can see that it is not proper to consider the case of an उपाधि as an independent हेलाभास. It serves merely to point out a हेत्द्रोष namely साधारण्य which is साध्याभाववद्वित्तरव. . In the instance पर्वती धूमवान् वहे:, 'the दोष is सार्धारणसव्यभिचार, as fire exists in a red-hot-iron ball which is characterized by ध्माभाव. The Engiven will be a valid one provided we add a condition ( उपाधि ) viz, आर्द्रेन्धनसंयोग. So that the पर्वत will be characterized by धूम if the हेत be stated as आर्द्रेन्धनसंयोगत्वे सति विद्वमत्वात्.

The Tarkakaumudîkara defines व्याप्यतासिद्ध as व्याप्यतास-च्छेदकाभावनान् हेतु:—that हेतु which possesses the अभाव of the distinctive characteristic (measurer) of the हेतु. For instance पर्वतो वाहमान् कांचनमयधूमात्. धूम is धूम not in so far as it has धूमत्व but as it is characterized by कांच-नमयत्व. Here there is हेती हेतुतावच्छेदकाभावः, i. e., धूमे कांचनमयत्वं नास्ति. We can even say that it prevents व्याप्त as we cannot have यत्र कांचनमयधूमः तत्र बन्हिः and there being no व्याप्ति we cannot have the परामर्श वान्हिन्याप्यकांचनमयधूमवान् पर्वतः. Hence it is परामर्शप्रतिबन्धक.

There is one more हेत्वाभास whose characteristic is साध्ये साध्यतावच्छेदकाभावः, as पर्वतः कांचनमयविन्हमान् धूमात्. Here वहाँ कांचनमयत्व नास्ति. This is included under न्याप्यत्वासिद्धहेत्वाभास. Cf. साध्ये साध्यतावच्छेदकाभावः साध्याऽप्रसिद्धिः । हेतौ हेतुतावच्छेदकाभावः साधनाप्र-सिद्धिः । यथा कांचनमयविष्ठमान् कांचनधूमात् इत्यादौ तब्रहदशायां हेतुतावच्छेदक-विशिष्ठ साध्यतावच्छेदकविशिष्ठन्यासिप्रहप्रतिबन्धः फलम् । तयोर्व्याप्यत्वासिद्धावन्तर्भान्वान्न हेत्वाभासाधिक्यमिति । (नी॰).

Now we may proceed to the divisions of the उपाध as noticed in the Dîpikâ.

( I ) केवलसाध्यव्यापक:, e. g., आर्डेन्धनसंयोगः. Here the साध्य is to be taken as it is and not qualified by any धर्म as in the following three cases.

Another instance in point is करवन्तवैर्तिनी हिंसा अधर्मज-निका हिंसात्वात् कर्तुबाह्यहिंसावत्. Here the उपिष is निषिद्धत्वम् अस्यो-पाधेः यत्राधर्मजनकरव तत्र निषिद्धत्वमिति साध्यव्यापकता । यत्र हिंसात्वं तत्र न निषि-द्धत्वमिति निषिद्धत्वमुपाधिः साधनाव्यापकः, कर्तुहिंसायां निषिद्धत्वस्याऽभावात् । 'न हिंस्यात्सर्वा भूतानि' इति सामान्यवाक्यतः 'पद्युना यजेत' इत्यादि विशेषवाक्यस्य बळीयस्त्वात् । अतो हिंसात्वं न अधर्मजनकरवे प्रयोजकम्, अपि तु निषिद्धत्वमेनेत्या-दिकमपि द्रष्टव्यम् । (प॰ कृ॰).

(2) पक्षधमीविच्छत्रसाध्यव्यापक. In the example वायुः प्रत्यक्षः प्रत्यक्षस्पर्शाश्रयस्वात् the उपिष is उद्भूतरूपवत्व. If the साध्यव्यापकता be taken as यत्र प्रत्यक्षविषयत्वम् तत्र उद्भूतरूपवत्वम्. it will not do. भारमा is मानसप्रत्यक्षः i. e., भन्तरेन्द्रियप्रत्यक्षः but it has not got उद्भूतरूपवत्वः therefore to exclude भारमा i. e., cases of मानसप्रत्यक्ष we must take the साध्य as qualified by the पक्षधमे which is here बहिईव्यत्व. (पक्षधमे here means पक्षस्य धर्मः-any property of पक्ष) Cf......उद्भृतरूपवत्वमुपाधिः। तस्य 'यत्र प्रत्यक्षस्वम् तत्रोद्भूतरूपवत्वम् इति न केवलसाध्यव्यापकत्वम् ' रूपे व्यभिचारात् किन्तु 'इत्यलक्षणो यः पक्षधमेस्तद्वचिक्छत्रवाहःप्रत्यक्षस्वम् यत्र तत्रोद्भूतरूपवत्वम् इति पक्षधमीविच्छत्रसा-ध्यव्यापकत्वमेव । आत्माने व्यभिचारवारणाय बहिः पदम् । यत्र प्रत्यक्षस्पक्षाश्रयत्वं तत्र

# नोद्धतरूपमस्वम् इति साधनाज्यापकं च वायात्र दूतरूपविरहात् । ( प० छ० ),

(3) साधनाविच्छन्नसाध्यव्यापक e. g., प्रध्वंसो विनाशी जन्यत्वात; here the उपान्न is भावत्वम्. If the साध्यव्यापकता be taken to be यत्र विनाशित्वम् तत्र भावत्वम् it will not be correct because the प्रागमान of a thing is विनाशी i. e., अनिस्य and still it is भावविद्धारित. Hence the साध्यव्यापकता would be यत्र जन्यत्वाविच्छन्नविनानि शित्वम् तत्र भावत्वम्, the साध्य being qualified by जन्यत्व which is the साध्य here. Thus प्रागमान is excluded.

Another instance in point is गर्भस्थो मित्रातनयः श्यामी मित्रातनयस्वात् दश्यमानिमत्रातनयस्द्वात्. Here the उपाधि is शाकपाकजत्व and in order to have the साध्यन्यापकता we must have the साध्य not simply श्यामस्त्रम् but श्यामस्त्वम् qualified by मित्रातनयाश्र- थस्तः; and thus crows and others would be excluded.

(4) उदासीनधर्माविच्छित्रसाध्यव्यापक—e. g., त्रागभावो विनाशी प्रमेय-स्वात. Here the उपाधि is भावल. If the साध्यव्यापकता be taken to be यत्र विनाशित्वं तत्र भावत्वं it will not do as shown in 3; and hence the साध्य must be taken as qualified by जन्यत्व which is a उदासीनधर्म. उदासीनधर्म means अन्यधर्म i.e., any property other than those of the minor and the middle terms involved in the अनुमान. Cf उदासीनेति । पक्षधर्मसाधनधर्माभ्यां भिन्नेत्यर्थः जन्यत्वस्योदासीनत्वं संपाद्मयितुं अभेयत्वादिति । ती.

-:o<del>:---</del>

बाधित (Fallacy of impossibility—where the predicate does not exist in a subject) is that हेतु the पक्ष of which is characterized by the अभाव of the साध्य (साध्याभावक्यक्षको बाधित:). In the बाधित the साध्याभाव is perceived by another प्रमाण and not by हेतु i. e., साध्याभाव is perceived, for example, by प्रसक्ष. For instance बन्हिर्जुण: हन्यत्वात् जलवत—here the हेतु-हन्यत्व is बाधित since we know by means of प्रसक्ष that there is उष्णत्व in वन्दि; consequently the पक्ष viz., बन्हि has the absence of साध्य. Hence you cannot have the conclusion that fire is

cold whatever the हेतु may be. The वाधितहान of हेतु prevents our arriving at the अनुमिति itself and hence it is अनुमितिगतिगनवक. It is a fallacy of false induction.

One important and interesting point in connection with the देखाभासs deserves to be noted. stock instance of a सद्धेत viz., पर्वती विन्हमान धुमात cited by some as an instance of a सम्प्रितपक्षहेत also: the इंस्वन्तर being पाषाणमयस्य ( as in पर्वतो वन्स्यभाववान् पाषाणमयस्यातः क्रम्पनत ). A question naturally arises how can one and the same to be given as an instance for both viz., a सद्देत and a fallacious one. The following is the answer. In पर्वतो वन्हिमान् धूमात्, धूम, being a सत्प्र-तिपक्षहेत्, must be साध्यामावसाधकहेत्वंतरवान्. The हेल्बन्तर given to prove साध्यामान viz., वन्ह्यमान on the पर्वत is Now when we say पर्वतो विक्षमान् धूमात् we affirm that बहि exists on पर्वत by संयोगसम्बन्ध; and on the other hand पाषाणमयत्व is brought to bear वन्त्रामाव on पर्वत by समवायसम्बन्धः this पाषाणमयल defends पर्वत against being बहिमान् by तादारम्य, whilst धूम proves that बहि exists on पर्वत by संयोग i. e, धूम proves that there is a संयोग between वि and पर्वत. So according to the definition "यत्सम्बन्धिसा-श्याभावव्याप्यहेत्वन्तरस्य सत्वं पक्षे सः सत्प्रतिपक्षः'' (Modern view), the इत-धम as a matter of fact is not सस्त्रतिपक्ष. But there is another definition viz., "यत्सम्बन्धि यत्साध्यं तद्भावव्याप्यहेलन्तरस्य ज्ञानम् पक्षे अस्ति स सत्प्रतिपक्षः " ( Old view ) according to which the हेतु-धूम or any हेतु--no matter it may be a सद्धेतु—is सत्प्रतिपक्ष. Thus the हेतु-धूम becomes सत्प्रतिपक्ष not in the sense of actually having a देखन्तर to prove the साध्याभाव but in the sense that one apprehends through ignorance that पाषाणमयत्व is brought to bear साध्यामाव on पर्वत, according to one who says a सरप्रतिपक्षहेत is that which as he on the occasion believes has another हत to prove the साध्यामाव.

## XLVII.

That which is the operating cause of उपमिति is उपमान. उपमीयते अनेन इति≠the साधन of उपमिति. उपभिति is the

knowledge of the relation between a name and the thing which has that name. व्याघ्र is the संज्ञा and the animal seen is the संज्ञा i. e., possessing the संज्ञा-व्याघ्र. That a name I know of is the name of this thing which I see is उपमिति.

सादश्यक्षान is the करण of उपमान.

उपमिति=Inference from similarity. उपमान—Comparison; recognition of likeness. अतिदेश—इतरधर्मस्येतरिम-न्न्रयोगायादेश:—Attributing the nature of one thing to another (as attributing the qualities of a गो to गवय; extended application अतिदेशवाक्य—साह्त्यप्रतिपादकवाक्य as गो सहशो गवय:. अवान्तर=taking place afterwards. वाच्य=संकेतित, or (बोधित, अर्थ.)

A certain man not knowing the sense of the word गवय has heard from a man who is familiar with things connected with forest that what the word गवय expresses is like a bull. Then he himself goes to a forest, sees something like a bull and remembers the sense of the वाक्य ' 'गोसहको गवय: '. Then he comes to a conclusion that the पिण्ड which he saw must be the thing signified by the word गवय; अयं पिण्डः गोसहको हस्यते and गोसहको सत्वः गवयशब्दवाच्यः भवति. Such a conclusion is called उपमिति. For उपमिति, the presence of the object with reference to which the उपमिति is to be drawn and the वाक्यार्थस्मरण are wanted.

# XLVIII.

The statement made by a being who tells the truth (or a being of veracity) is शब्द i.e., the प्रमाण called शब्द—'Verbal authority' or 'trustworthy testimony,' including Vedic revelation. वाक्य is a collection of words. शब्द=Communication by one to another as there is काशी &c. In the शब्दप्रमाण, the conclusion is arrived at by our knowledge arising not from our senses, reasoning faculty, or comparing faculty.

culty but from the communication or revelation by other pesons either human or superhuman.

पद ( शब्द ) ज्ञानं तु करणं द्वारं तत्र पदार्थधाः । शब्दबोधः फलं तत्र शक्तिधाः सहकारिणी ॥ १ ॥

## द्वारं=ज्यापारः

In the प्रमाण called शब्द, पदज्ञान is the करण, पदार्थधी: or पदजन्यपदार्थोपस्थिति is the न्यापार and the शब्दनोध is the फल.

A पद is the যাক or has হাকি (power to express a thing). যাকি is the convention in accordance with the will of God that a certain meaning is to be conveyed by a certain word. যাকি is a word's being fitted to denote a certain thing. যাকি of the word "house" is its being adapted to give the idea of a house. This convention is due to the will of God according to the ancient Naiyâyikas; but the modern Naiyâyikas say that even the will of man has an equal power like the will of God. The तकेदीपिका defines যাকি as अर्थसमृत्यनुकूलः पदपदार्थसंबन्धः शक्तिः—That relation between a पद and a thing namely when that पद or word is uttered, the thing signified by the word stands before our mind, is राक्ति.

## Dipikâ:-

The Mimánsakas hold that शब्द is an independent पदार्थ in addition to the ordinary seven पदार्थs. The Naiyâyikas say that as शक्ति is ईश्वरेच्छा and as इच्छा is one of the qualities of 'Soul' it is included under the seven पदार्थs and thus it is not a separate पदार्थ by itself.

The Mimansakas say that a term expresses जाति only; as when the word गो is uttered, it is not that an individual of that kind comes first before our mind; but it is the जाति—गोल i.e., the characteristics of गो which come first before the mind; and that व्यक्ति expressed or denoted by the term is आक्षिप्त only i.e., the व्यक्ति is brought in by implication only

since जाति cannot be had without न्यक्ति. (केनित्=Mimán-sakás and others).

[ If we say that a term expresses individuals i. e., a term is only denotive, then one will have to be shown all the individuals of a class that have been, that are, and that will be, before he will have understood the whole meaning of a term, and not till then. This will make the work of understanding the meaning of a single word endless. Again if one has been shown some individuals (say, five hundred bulls) and told that those individuals are denoted by a term (viz., bull), then his calling new bulls, not included in that lot, by that name (as things signified by the term bull, will be applying the name of one thing to another. Hence the theory that terms are denotative is untenable; and is consequently of no use.]

(Therefore) the Naiyayikas by way of correction say:—Since when an old man says, 'Bring a cow,' we bring the individual-cow and not the common nature of cow or भोल, there is no propriety in saying that আজি is আধিম only. It is better if we understand যাজি as জাবিৰিয়িছল্মজিবৰ্যক.

The convention or संकेत with regard to a word is not merely on individuals, because if a word expresses merely individuals, we cannot say 'गोः शुक्रा चलति' since गोः शुक्रा would express different indivividuals. Therefore the संकेत is not on individuals but on certain properties. And since we cannot bring a जाति before us, it expresses an individual (possessing those properties).

शक्तिमह or the comprehension of the meanings of words is effected by what the elders do and say. Thus:—A child desirous of learning language hears an उत्तमगृद्ध (the eldest in the house and consequently a प्रयोजक) tell a मध्यमगृद्ध (second in age to the उ. नृद्ध and consequently a प्रयोज्य) to bring a cow: and sees

that the latter has acted up to the instructions of the former and has brought a cow. Then the child ascertains by अन्वयव्यतिरेक that the knowledge which made the मध्यमञ्जू go out and bring the cow was produced by the statement (वाक्य) of the उत्तमकृद्ध. the child sees that in other instances viz., अश्वमानय, गां वधान. &c. &c. some new words are put in and some are taken out; and he afterwards apprehends that the word गो has the power to express an animal distinguished by गोल, अश्व to express one distinguished by अश्वत्व &c. &c. अम्बय:--यत्र एतादश्वाक्यप्रयोगः तत्र मध्यमदृद्धस्य बहिर्गमनम् मनानयनं च। व्यतिरेकः --- यत्र °प्रयोगः न तत्र गवानयनं च न । (Generally अन्वय and व्यतिरेक are used to prove that a certain thing is a कारण i. e., by that thing a certain effect is produced and without it that effect cannot be produced. For अन्वयव्याप्ति and व्यतिरेक्क्याप्ति the relation between व्याप्य and the ब्यापक is to be necessarily known; while for proving a कारण, this knowledge of the relation is not necessary. We must try the effect once taking the कारण to be present, and once by taking it to be absent and we must suppose all other कारणs to be absent for the time. In order to prove the कारणता of a thing, the rule is that whatever there is कारण there the effect must be and where the कारण is not, the effect cannot be. )

The सिद्धान्ती says:—If you, O प्र्वेपक्षी, say that since the व्यवहार consists in something to be done, or, in ordinary dealings we have recourse to action, the child gathers the knowledge that what we speak is reference to something that is to be done and it will not have the knowledge of a वाक्य with reference to something existing, it will not do.

(It is not that the वाक्य which states something of the present time will not be understood by the child. Because in व्यवहार we use not only the imperative mood but also the Indicative and Assertive sentences).

The सिद्धान्ती removes the objections of the पूर्व रक्षी on the following grounds:—We speak even with reference to present existing cases such as 'there is त्रिभुवनतिलक king in काञ्ची ' and even use such sentences as 'there is a bee in the blown lotus; ' and the meaning of some of the words used therein he knows. Thus he apprehends the meanings of the existing or present words such as मधुक्त &c &c.

" शक्तिप्रहं व्याकरणोपमानकोशाप्तवाक्यव्यवहारतश्च । वाक्यस्य शेषाद्वित्रतेर्वदन्ति सांनिध्यतः सिद्धपदस्य वृद्धाः ।" (नी.)

'The apprehension of the power of a word results from grammatical analysis, comparision, dictionary, the instruction of persons worthy of confidence, actual intercourse, the supplying of the sentence (context), substitution (or explication) and contiguity to a term of a known import (or connection with well-known words).'

মাৰ্ব্যুনি—A certain function or power of words. তথা is that power of a word by which a certain word expresses a certain sense at certain time. বাত্য or মাৰ্য= That (sense) which is expressed by the মানিবুনি. It is opposed to the তথ্য sense.

If we say that there is a hut ( घोष) on the Ganges, then the sense which is connected with the primary sense ( viz., प्रवाह ) of the word गंगा is attached to the Ganges. उपस्थिति—ज्ञानबोध.

तीर is suggested to us by the शक्यसंबन्ध and not by the शक्ति itself; so संबन्ध only is there; the कारण 1. e., संबन्ध is the हेतु. गंगा expresses तीर not as the latter being its conventional sense, but as being connected with its शक्ति. The प्रवाह of the Ganges is expressed by the शक्ति of the word गंगा and it is closely connected with the bank of the Ganges and this sense is लक्ष्मणक. गंगापदस्य शक्य प्रवाह:. In every case the लक्ष्म sense is always connected with the शक्य or मुख्य sense.

Cf. 'लक्षणा शक्यसम्बन्धस्ताप्तर्योद्वपपत्तित:-Implication is the relation of a word which has power and it takes place when the intention of the speaker is not understood by the literal meaning of a word. For instance गंगायां घोषः. If in this case, with reference to the literal meaning of गंगा viz., the current, either the connection of घोष or the intention of the speaker is not obtained, the meaning of bank is understood by implication. This implication is the relation of a word which has power. Here from the knowledge of the connexion of the literal meaning of the current with the bank, a recollection of the bank is produced, and hence the meaning of the sentence is understood. Moreover if the want of connexion (अनुपति) atone were the cause of implication there would be no implication in the sentence कुन्ताः प्रविशंति, because there is no want of connexion with reference to the entering of the staffs.

(मुक्तावली.)

जह हुझ्गा-Indicative Indication (Also called कक्षण कक्षण). We have जह क्ष्मण in that case when in the whole meaning of the word the original of the primary or शक्य sense is not comprehended; or in other words, when the sense that is expressed by a word is not the sense that is connected with the senses of the other words in that sentence under consideration; as गंगायां घोष: or मञ्जा: कोशन्ति (here मञ्जा:=मञ्जस्था: पुरुषा:) मञ्ज cannot mean here गंगाप्रवाह but गंगातीर. (अन्वय=Applicableness; construction.)

अजह स्थाणा (also called उपादानलक्षणा) Inclusive Indication:—We have this kind of रुक्षणा when a word retains its connection with its conventional sense i. e., its own sense; or, in other words, even the शक्य or बाच्य sense of a word is to be taken in the sentence; as पुरुषा: तथा च कुन्ता: प्रविशन्ति—कुन्तधारिण:

bearing the lances as well as the lances themselves enter. Also in the example in the text 'छत्रिणः गच्छन्ति' we must understand छत्रिणः as expressing persons with umbrellas as well as their followers who are to receive the umbrellas, but who have no umbrellas (the latter is the लक्ष्य sense and the former the शक्य sense), Another instance in दण्डान् प्रवेशय. Also in काकेभ्यो दिश्व रक्ष्यताम. काक does not mean merely crows but सर्वे दध्युपघातका:—all those calculated to injure the curds.

जहदजह क्षणा:—We have such a उक्षण when some part of the primary sense is connected with the meaning of other words in the sentence while the remaining sense is given up; or in other words, when a portion of the शक्य sense is given up and a portion is retained in the sense of the शक्य; as in the example सोऽयं देवदत्त:. This देवदत्त cannot be the same who was seen formerly. His belonging to the former time and also belonging to the present time are given up, or in other words, the property of देवदत्त's being तत् and also being इदम् i. e. तत्ता and इदन्ता are given up; and we are to look to the soul abstracted from existing at that time and existing at the present time and than we have an identity with the person seen formerly.

Another example is 'तत्त्वमिस ब्रह्म.' Here तत्ताविशिष्टब्रह्म i. e., ब्रह्म that pervades all space cannot be the same as the स्वताविशिष्ठ i. e., that which pervades this body. Both these senses are वाच्य. Here we are to leave out of consideration the अन्तःकरणरूपउपाधि; i. e., लत्ता and तत्ता are to be given up; i. e., we must give up the उपाधिs and consider ब्रह्म as ग्रुद्रबुद्ध. श्वेतकेतु is ब्रह्म as confined within the body or intellect through अञ्चान or माया. (अविद्योपा-धिकब्रह्म श्वेतकेतु:).

लक्षणा=लक्ष्यते अनेक इति i. e., that what which leads to another sense. If we say 'A man is an ass,' here ass is used in its लाक्षणिक sense; and the संबन्ध between the

ass and the man by which the man means ass is the possession of the common properties viz., Stupidty and Dulness. गौण्यपि लक्षणैव लक्ष्यमाणगुणसंबन्धरूपा लिक्षमाणाः गुणाः or लक्ष्यमाणस्यगुणाः=Gunas brought in by लक्षणा constitute the सबन्ध between man and (camel or) ass as the case may be. This is गौणी or गुणसंबन्धा लक्षणा i. e., लक्षणा on account of the common property]; as अप्रिमाणवकः=लक्ष्यमाणगण-सम्बन्धेन अप्रिना माणवकः लक्ष्यते. The गौणीलक्षणा (Oualified superimponent Indication) consists of the संबन्ध between the शक्य sense and the लक्ष्य sense; as, e. g., माणवक: सिंह:—सिंह्शन्देन लक्ष्यमाणाः ये शौर्योदयः गुणाः माणवके प्रतीयन्ते. ( We have such a लक्ष्मा where we use a word not in its primary sense but in a secondary sense. In the above example, on account of सिहस्न being naturally connected with सिंह. there is a संबन्ध between the लक्ष्यमाणगुणाः and शक्य sense). This ভধ্বা is always based on similarity.

तालपै=वक्तिरिच्छा—Import of what the बक्ता says; A word's being uttered with the desire of a certain sense being brought out. (अनुपपन-Not attended to). तालपौ-नुपपत्तिः लक्षणाबीजम्=If you do not take the लाक्षणिक sense, what the बक्ता says is not brought out; or when the intended sense is not brought out by the primary sense then we resort to the लाक्षणिक sense. The वाक्य viz., काकेभ्यो दिष रहयताम् is तत्पर i. e., दध्युपघातकेभ्यो दिघ रहयताम् इत्येतत्त्रपरं एतद्वाक्यं; and तत्परस्य भावःः तात्पर्यम्. Here तात्पर्य is दध्युपघा &c. ल बीज=What necessitates or gives rise to लक्षणा. तत्प्रतीतीच्छ्योचारितत्व तात्पर्यम्=काकेभ्यो दिघ रहयताम् is उचिरित with the इच्छा of expressing that sense (i e., तरप्रतीतीच्छा) viz., सर्वेभ्यो दध्युपघातकेभ्यो दिघ रहयताम् न तु काकेभ्य एव।

नानार्थी-प्राहकम् sometimes प्रकरण leads to the तात्पर्थ though the senses are many; as, if at the time of dinner, one says सैन्धवं आनय, सैन्धव would mean only salt and not a horse. प्रकरण=That on which one is engaged.

The व्यंजनावृत्ति of words is admitted only by Alan-karikas. It combines लक्षण and अनुमान. For instance गंगायो घोष: । Here the Alankarikas say that they want to identify the गंगातीर with the प्रवाह of the Ganges itself. i. e., they transfer the properties of गंगा to गंगातीर; the charm which they intend to infuse in their words is expressed not by गंगातीरे घोष: but by गंगायो घोष:. The Naiyayikas say that they do not admit this व्यंजना as it is लक्षणान्तभेता.

Words are of four kinds viz., (1) यौगिक are such as have the etymological sense only; as इर्ता from ह and त्व. (2) रूढ are such as have a conventional sense or sense given to them by usage as गो &c. (3) योगरूढ are such as have both the conventional and etymological sense, these two senses agreeing with one another; as पंकज=सूर्यविकासिकमल and the यौगिक sense viz., born or springing in mud' too agrees with the रूढ sense. Another instance is परंतर (4) यौगिकरूढ are such as have one sense etymological and another given conventionally, the two senses not agreeing with each other; as उद्धिद् means a तरगुल्म (i.e., trees that come up by dividing the earth) and a kind of sacrifice.

अवयवशक्तिः योगः—योग is the power of expression of the अवयवs; as पाचक. समुदायशक्तिः रूढि:-रूढि is the power of expressing a sense independent of the parts; the different parts as a whole convey a sense.

# XLIX.

In order that a certain statement should be known there should be आकांक्षा, योग्यता, and सिन्निधि between the words used therein.

अर्थानाथों योग्यता—Absence of incongruity in the meaning is Inconsistency. So we have योग्यता when the sense is not absurd.

सनिधि—Contiguity; the utterance of words without delay.

आकांक्षा—Construction is a certain property of word; the not being able to convey a connected sense or knowledge of consistent sense consequent upon the absence of any other पद; or one word must not be able to give a connected sense without the other; independence of words. ( अननुभावन्त्रन—Incapability expressing the sense ). In the example गृहं the word यह has आकांक्षा with reference to the word प्रविश; or गृहंपदाय प्रविश इति पदान्तरव्यतिरेकप्रयुक्तान्वयाननुभावकत्वम आकांक्षा I In "गौरश्वः पुरुषो हस्ती" there is no अन्वयबोध as there is no independence of the words गौ, अश्व: &c. भाकांक्षा is therefore equal to पदस्य यतपदाऽभावप्रयुक्तं अन्वयबोधाऽजन-करवं तत्पदसमभिन्याहतत्वं आकांक्षा । गौर्गच्छति—here गच्छतिपदसमभिन्याह-तत्वं गोपदस्याकांक्षां. The definition, given in the text, of भाकांक्षा is slightly faulty which may be shown thus:— In the Def. पदस्यपदान्तर...करवम् there is nothing to show that a word should be साकांक्ष with the word next to it. In the example, गोरश्वः पुरुषो गच्छति गौः has आकांक्षा with गच्छित though not with अश्वः. Therefore it is useless to insist that गो has no आकांक्षा. We must therefore amend this definition so as to mean that for भाकांक्षा, the words between which it exists must be used together. The amended definition would therefore stand thus:—यस्य पदस्य यत्पदान्तरव्यतिरेकप्रयुक्तान्वयाननुभावकत्वं तेन पदेन सह समभिन्याहतत्वं आकांक्षा--A word's being used along with another word without which the (first) word does not make any sense.

#### LI.

The Vaîs'eshîkas do not think that शब्द and उपमान are separate प्रमाणs. शब्द and उपमान come under अनुमान according to them.

वैदिकं वेदवाक्यं । इदमुपलक्षणम् वेदमूलकस्मृत्यादीन्यपि प्राद्याणि । आप्तत्वं च प्रयोगहेतुभूतयथार्थज्ञानवत्वं । (न्या ॰ बो ॰ )

Digitized by Google

The Vaidika वाक्यs are of three kinds:—( I ) विधि:—
प्रकृतिपरं वाक्यं as ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत. (2) मन्त्रः— अर्थस्मारकवाक्यिवशेषः । as ऋगादिमेन्त्रः ) as आपः पुनंतु इति. (3) अर्थवाद—
(a) गुणवाद as आदित्यो युपः (b) अनुवादः—प्रमाणान्तरेण निर्णीतस्य
अर्थस्य ज्ञापकः । as अप्रिर्हिमस्य भेषजं, (c) भूतार्थानुवादः as जरायामपि
ध्रूरः (सि॰ चं०)

# Dipika:—

The Mimansakas maintain that the Vedas are eternal as the आका, काल, दिक् &c. are, and that they are not पौरुषेय i. e., are not revealed or composed by a Spirit (supreme of course).

The Naîyâyîkàs reject this view by saying: the Vedas aro बीरबेय, since they are, like भारत and others a collection of statements; (i. e., they employ this अनुमान to prove that, on the theory of cause and effect, the Vedas must have a cause i. e., producer, and that is the पुरुष, as भारत and others which are कार्यंड have ज्यास &c. for their composer.)

The Mimansakas object to the हेतु viz., वाक्य-समुदायत्वात employed in the above अनुमान and say that समर्थमाणकर्तृत्व is the उपाधि i. e., it prevents the above अनुमिति.

The Naiyayikas retort by saying:—An उपाधि is साध्यव्यापकत्वे साति साधनाव्यापक. But in the above अनुमान we have not got साधनव्यापकत्वम् for the उपाधि-समयेमाणकर्तृत्व; because स्मयेमाणकर्तृत्व must not be wider or व्यापक in the case of the हेन्नु-वाक्यसमुदायत्व, according to the उक्षण of an उपाधि; but really समयेमाणकर्तृत्व, is व्यापक as we can assert truly on the theory of cause and effect यत्र यत्र वाक्यसमुदायत्वे तत्र तत्र समयेमाणकर्तृत्वम्.

Now Gautama followed by his pupils or disciples known as the author even of the Vedas and thus हेतु is less extensive (अन्यापक) than the उपाधि. Thus the above is not an उपाधि and consequently the

the अनुमिति is valid. Besides in श्रुतिs we hear such authoritative sentences as: तस्मातेपानांत् त्रयो वेदा अजायन्त.

---:o: <del>----</del>

ननुपट्यमान &c.

The view of the Vais'eshikas:—

Suppose a man says "It rained in the town." Now the words which he uses are full of meaning or knowledge which he wants to communicate by the words he uses. We say that the words in the above sentence have आकांक्ष &c. as those in our sentences such as गामानय &c. have and thus are like our sentences. On account of such inference, we get the ज्ञान produced by संस्थे i. e., connection of अर्थ with the words which are to convey that अर्थ or meaning.

अर्थापत्ति—अर्थस्य आपितः कल्पना (नी.). An inference from circumstances; presumption or implication. The मीमांसकs regard it as a separate प्रमाण. They say: when we assert that देवदत्त though fat, does not take food by day, it is necessarily implied that he takes food by night in as much as the idea of fatness does not exclude the idea of feeding oneself. The Naiyâyikas do not grant it and say that अर्थापत्ति is only a case of अनुमान and can be proved by व्यतिरेक्ट्या-िस, thus:—देवदत्तो रात्री मुंके। दिवाऽभुञ्जानत्वे सित पीनत्वात्। यस्तु रात्री न भुके स दिवाऽभुञ्जानत्वे सित पीनाऽपि न भवति। यथा दिवा रात्री च अभोजि। &c.

Another instance of अर्थापत्ति-

यत्र देवदत्तस्य शतवर्षजीवित्वं ज्योतिःशास्त्राद्वगतं जीविनो गृहासत्वं च प्रत्यक्षाद्वगतम् । तत्र शतवर्षजीवित्वान्यथानुपपत्या बहिःसत्वं कल्प्यते तद्नुमानेन गतार्थत्वात्रेष्यते (वे. सूत्रविग्रत्ते.) when it has been ascertained from astrology that देवदत्त is to live for hundred years and from obstruction that he has no house to live in, itis next presumed that, in as much as his living a

hundred years is otherwise impossible, he must live in the open air. (This as being a fact of implication is not accepted by the भीमासकs as a case of अनुमान or inference). In this example, in as much as the notion of living involves the notion of living either in a house or in the open air and in as much as it is impossible that he should live in a house, the other alternative being established, his living in the open air appears in the process of illation."

अनुपल्लि (non-observation) It is one of the instruments of knowledge according to the मीमांसकs but not according to the Naiyayikas.

When we see a घट i.e., when a घट is actually making an impression upon our eyes we say that we have घटोपल क्षि — इह घटोऽस्तीतिज्ञानम्. We cannot have घटाभावप्रह—घटोनास्तीतिज्ञानम्—as for घटाभाव there must be घटाभावप्रतिचोग्यनुपल क्षे i.e., घटानुपल क्षि (since the प्रतियोगी of घटाभाव is घट itself), that is, there must not be such a thing as घट making impression upon our eyes. The मीमांसक maintains that this घटानुपल क्षि (or rather अनुपल क्षि) leads to घटाभावप्रह and is therefore a separate प्रमाण.

The Naiyâyikas say that it is not a प्रमाणान्तर but is simply सहकारिणी of प्रत्यक्ष, which leads to घटाभावप्रह. Through घटानुपल्लिघ alone we cannot have घटाभावप्रहोपपत्ति. The भूतल of which घटाभाव forms the विशेषणता or characteristic is itself इन्द्रियसंयुक्त and hence घटाभाव is cognised by प्रत्यक्ष that is given by इन्द्रियसम्बद्धविशेषणताप्रत्यासत्ति (or सनिकर्ष). Thus it is not a प्रमाणान्तर or form of evidence.

The Pauranikas regard Probability (संभव) Traditional teaching (पेतिस्र) as other forms of evidence.

Probability is a cognition dependent on a plurality of concomitances ( ম্যানহবার), as for instance,

learning is probable in a नाह्मण and a fifty instances are probable among a hundred while there is no व्यक्ति necessitated. Similarly ऐतिह्य which is delivered in the form 'इति होन्दः', for, this is a proposition derived through a succession of witnesses and having no determinate author. For instance, "वरे वरे यक्षस्तिप्रति.' This, in the view of the Pauranikas, being ascertained as having been declared by competent authority is not included under verbal knowledge (शब्द.).

Probability, so far as it involves a बाह्म, is included under Inference; and so far as it is irrespective of universal concomitance, is not a form of evidence at all.

Traditional teaching being a kind of verbal knowledge is included under Inference.

चेष्टा—चेष्टा न प्रमाणान्तरं, किंत्वनुमानप्रयोजिकैवेति नैयायिकाः । (सि॰ चं॰).

संवेषां ज्ञानानां तद्वतितत्त्रकारकत्वं स्वतोप्राद्य परतो वेति विचार्यते &c.—

The Mîmânsaks as well as the Vedântins hold the doctrine that the प्रामाण्य (i. e., तद्वति तस्प्रकारकत्व) of ज्ञान is known by itself i. e., the ज्ञान and its rightness are both objects of one and the same act of cognition. The Naiyâyikas are opposed to this view and say that the याधार्थ of the knowledge is known by a subsequent process. The facts that 'I know' and that 'my knowledge is correct' are nor simultaneous.

The मीमांसकs say: the belief-that "the knowledge of जल is true" is apprehended by the same cause by which we have the knowledge of जल; i.e., those causes which give us the knowledge of जल also give us the knowledge of the प्रमाण्य of जल. Hence the प्रमाण्य in the जलज्ञान has स्वतस्व i.e., that प्रमाण्य is apprehended by those same means by which the knowledge of जल is arrived at.

The Naiyayikas retort:—

If the rightness of cognition is self-manifest, the doubt in the form of 'क्रचिज्ञातं में जलकानं प्रमा न वा' will never arise. If however the मामांसकs argue that there is no real ज्ञान, then it may be said in refutation that if there is no ज्ञान there is no संशय (which latter is accepted by the schools as a kind of ज्ञान).

दि तत्र, 'परतः प्रामाण्यप्रहः 'इति नैयायिकाः, यथा 'आदौ घटः ' इति च्यवसायः ततः 'घटमहं जानामि 'इति अनुज्यवसायः, ततः 'प्रामाण्याऽप्रामाण्ये 'इति कोटिद्वयस्मरणम्; अथ चतुर्थे 'इदं ज्ञानं प्रमा न वा '─्इति प्रामाण्यसंशयः, ततो विशेषदर्शनान्तरम् प्रामाण्यमदः, —इदं ज्ञानं प्रमा समर्थप्रवृत्तिजनकत्वात् ज्ञाना-न्तरवत् । (त.)

# LII.

शाब्दन्नानम्=( शाब्दप्रमाणकं यद् ज्ञानम्). The knowledge of the sense of a वाक्य; as 'घटमानय'; here पद्ज्ञान is the कारण and पद जन्यपदायोपस्थिति i. e., the signified thing's being brought before the mind is the न्यापार.

Bf. पदक्कानं तु करणं द्वारं तत्र पदार्श्वधीः । शाब्दबोधः फॅलं तत्र शक्तिधीः सहकारिणी ॥

Some regard संभव as a separate प्रमाण and under it are included संमावनात्मक and निर्णयात्मक, which come under अनुमान.

### LIII.

एकसिन् भनिष-With reference to a thing, संजय-doubt-is the perception of one and the same thing possessing a certain nature as possessing several inconsistent or contradictory natures as its characteristics.

एकस्मिन्धर्मिण्येकस्मिन्पुरोवर्तिनि पदार्थे विरुद्धा न्यधिकरणा नानाधर्मी : स्थाणु-स्वपुरुषस्वादयस्तेषां वैशिष्ठयं संबन्धः, तदवगाहि ज्ञानं संशयः । (प०).

विपयेय or भ्रम is false perception, or wrong knowledge.

यथार्थक्मनबारणाय मिथ्या इति । अयथार्थवारणाय ' इति । ( प॰ )

तकः-व्याप्यारोपेण व्यापकारोपः । Assumption of the perva der by assuming the pervaded. It means proving that, which is acknowledged to be true, to be absurd. Thus confutation (तके) is the showing that the admission of a false minor necessitates the admission of a false major premiss. The व्याप्य taken here is false. It is therefore a method of proof from an impossibility. The सिद्धान्ती says:—पर्वतो विह्नमान् धूमात्. To this the objector says "There is ध्म. but still there is no fire." The सिद्धान्ती says: "If there were no fire there would be no धूम." It is simply Reducto ad absurdum. Here we proceed from र्व्याप्य to न्यापक. न्याप्यारोपेण (वन्ध्यभावारोपेण) न्यापकस्य (ध्माभावस्य ) आरोपः । If one were to admit वन्ह्यभाव, he must also admit ध्रमाभाव; but ध्रमाभाव is an absurd thing as we know already that there is ध्रम. Thus तर्क itself is an अयथार्थोत्भव or अप्रमा; but inasmuch as it contributes to our arriving at a correct knowledge it is treated separately. Bf तर्क is reduction to absurdity. It is a mode of reasoning, for the investigation of truth, by deduction from wrong premisses, to inadmissible clusion which is at variance with proof, whether actual perception or demonstrable inference. clusion to which the premisses would lead is inadmissible, as contrary to what is demonstrated or as conceding what is disproved." (Col. Ess.)

स्त्रप्तु पुरितद्विहिर्देशान्तर्देशयोः संधौ सिधोनाच्यां वा मनसि स्थिते, अदृष्टवि-द्वाषण धातुदोषेण वा जन्यते । स च मानसविपर्ययान्तर्भूतः । (प०)

न्यापकारोपेत्यत्रारोपपदं बाधविषयकयथार्थनिश्चयपरं । तेन ऱ्हदो विक्षमानित्यनु-मितौ नातिन्याप्तिः । बाधनिश्चये यथार्थत्विनवेशादयोगोलकं धृमाभाववत्स्यादिति तकें नातिन्याप्तिः । (वा॰ वृ० )

# LV.

The feeling of something as agreeable is मुख.

LVII.

सा द्विधा— फलेच्छा, उपायेच्छा च । फलं सुस्तादिकं । उपायो यागादि:

# ( ११२ )

#### LVIII.

देव is repulsive feeling; aversion.

#### LIX.

कृति is effort; exertion.

प्रयत्नक्षिविधः—प्रशृत्तिनिशृत्तिजीवनयोनिभेदात् । इच्छाजन्योगुणः प्रशृत्तिः । द्वेषज-न्योगुणो निश्वतिः । जीवनादष्टजन्यो गुणो जीवनयोनिः । स च प्राणसंचारस्त्ररणम् । (प०).

#### LX.

धर्म is that which arises from the performance of a deed which is laid down in scripture. (Virtue is merely based on religious precepts. Acc. to the Nai-yâyikas virtue does not involve the idea of a duty to society or of exalted obligations imposed upon man by human nature).

विहितेति । 'वेदविहित' इत्यर्थः । .....यागादिकियावारणाय 'कर्मजन्यः' इति । स च कर्मनाशाजलस्पशेकीतन-भोग-तत्वज्ञानादिना नश्यति । ( प • ).

## LXIV.

संस्कार—Self-reproduction implies three kinds viz., Impetus as the cause of activity; elasticity; and the faculty of memory.

वेग—Velocity.

भावना arises from अनुभव or direct cognition and is the cause of recollection. It exists only in आत्मा.

स्थितिस्थापक—That kind of reproductive faculty, that restores a thing to its former position, which had been altered.

### LXV.

Action consists in motion. Elevation is the cause of conjunction with a higher place. Depression is the cause of conjunction with a place which is downwards. Contraction is the cause of conjunction with a thing which is near the body. Expansion is the cause of

conjunction with a thing which is removed to a distance. Every other variety of cation is motion in general. (Vide. section IV.)

## LXVI.

निराते सरानेकसमवेतत्वं जातेर्रुक्षणम् । निरात्वविशेषणानुपादानेऽनेकसमवे-तत्वमात्रोपादाने संयोगादावित्यापिस्तत्राप्यनेकसमवेतत्वस्य सत्वातः । अनेकसमवेत-त्वानुपादाने निरात्वमात्रोपादाने आकाशादावित्याप्तिस्तद्वारणाय 'अनेकसमवेतत्वम् ' अनेकसमवेतत्वानुपादाने निरात्वविशिष्टसमवेतत्वमात्रोक्तावाकाशगतैकत्वपरिमाणादौ जल' परमाणुगतरूपादौ बातिव्याप्तिः, जलपरमाणुगतरूपादेराकाशगतैकत्वपरिमाणोदानिरात्वात् समवेतत्वाच । अतः अनेक इति समवेतविशेषणम् । (न्या बो ०)

#### LXVII.

विशेष—Particularity or ultimate difference. ज्यावर्तक— Serving to distinguish one thing from another.

It is otherwise defined as अयमस्माद्यात्रत इति ज्यात्रत्तिबुद्धि— मात्रहेतुर्विशेष:—the feeling or perception of difference is such as is involved in expressions like 'this is distinct from that;' and the cause of that perception of distinction is difference. In this definition मात्र is inserted to exclude रूप &c. which contributes not only to the perception of difference but also to other things such as प्रत्यक्ष.

The मुक्तावली defines विशेष as अन्त्यो नित्यद्रव्यवृक्तिविशेषः; the टीका runs as follows: अन्ते अवसाने वर्तत इत्यम्बः यदपेक्षयाविशेषो नास्ति। घटादीनां द्यापुकपर्यम्तानां तत्तद्वयवभेदात्परस्परं भेदः परमाणूनां परस्परभेदको विशेष एवं स त स्वत एव व्यावृक्तः तेन तत्र विशेषान्तराऽपेक्षा नास्ति।

### LXVIII.

Intimate relation lasts always and exists in अयुत-सिद्धs. It is the communion of two things whereof one, so long as they exist, continues united with the other. This relation exirts between atoms and what is formed out of them (of a whole and its parts), between a substance and its qualities, between an act and its agent, between a genus or species and its individuals, and between individuality and eternal substance.

Cf. सम्बन्धत्वं विशिष्टप्रतीतिनियामकत्वम् । तावन्मात्रोक्तौ संबोगेऽतिन्याप्तिः अतो ' नित्य ' इति विशेषणम् । ( न्या० बो० )

In the प्रलयदशा, all material things are destroyed but the परमासम and the जीवारमां are not destroyed even then.

It is supposed that जातिs exist in such आत्माs. But it may be possible that जातिs like घटन &c, are capable of being destroyed.

#### LXIX.

अभाव is defined as भावभिन्न: अभावः by the वाक्यगृत्तिकार. It is otherwise defined as प्रतियोगिकानाधीनकानिवयस्त्रम् अभावस्त्रम् in the सि. चं. अभाव is that whose knowledge is dependent on the knowledge of its counterentity. घर is the प्रतियोगि of घराभाव. घराभाव can be compreheuded only when we have the knowledge of घर.

In the मुक्ताबली अभाव is divided into two kinds viz., (1) संसर्गामाव and (2) अन्योन्यामाव. In संसर्गामाव the thing has no संसर्ग i. e., does not exist in contact with the thing before our eyes; e g., इह भूतले घटो नास्ति; or घटपटयो: संसर्गो नास्ति; i. e., संसर्गसम्बन्धेन पटस्य अभावो घटे वर्तते, that is, पट has no संसर्ग with घट.

This संसर्गभाव is defined as संसर्गसंबन्धाविष्णप्रप्रतियोगिताकोऽ भाव:. This again is with reference to the time of observation—future time, past time and eternity—divided into प्रागमाव, प्रथंसाभाव and अत्यन्ताभाव respectively.

সাগমাৰ has no beginning but an end inasmuch as it is an অমাৰ of a কাথ with reference to its condition before the production of the কাথ.

प्रश्वंसाभाव has beginning but no end inasmuch as it

is an अभाव of a कार्य subsequent to its production. अव्यंस has no end because a thing produced i. e., a कार्य when desteroyod, will not have its like again for all time to come.

अलन्ताभाव or absolute non-existence is that धामाव which has a प्रतियोगि the characteristic of which is measured by eternity (विकास) and not by any limited period of time as by past, present or fouure; for example, रारारंग which is an absolute non-entity does not exist in any one of the three periods of time. Hence this अभाव is eternal. The example given, in the text., of अल्बन्ताभाव can be defended by saying that the speaker refers to the present condition or स्वरूप of the भूतन as divested of the idea of time.

अन्योन्याभाव is defined as तादासम्बसम्बन्धाविष्क्रप्रयोगिताकोऽभावः, that is, mutual non-existence is that अभाव which has a counter-entity the characteristic of which is measured off by the relation of identity; e. g., घटः पटो न भवति i. e., घटे पटस्य अभावः. The प्रतियोगि of this अभाव i. e., पटाभाव is पट, and प्रतियोगिता is the धर्म of पट. पट being प्रतियोगि has nature of प्रतियोगिता. But the प्रतियोगिता of the अभाव that पट has as here defined is considered with reference to तादात्म्यसम्बन्धः

"The causes of the apprehension of reciprocal non-existence (अन्योन्याभावे) are possession of characteristics in relation with the sense-organs, non-observation of the absent object, and cognition of the absent

object,

The difference between संसर्गभाव and अन्योन्याभाव is that the perceptibility of the absent object is the condition of apprehension of general non-existence, whereeas it is the perceptibility of the substratum that is the condition of apprehension of reciprocal non-existence."

(V. T.)

# LXX.

Dipikâ.

Gautama enumerates sixteen heads of predicaments ( ব্যার্থs): (1) Proof. (2) That which is to be pro-

ved. (3) Doubt. (4) Purpose. (5) Instance. (6) Demonstrated truth. (7) Member of a regular argument or syllogism. (8) Reasoning by reductio ad absurdum. (9) Ascertainment. (10) Disquisition. (11) Controversy. (12) Cavilling. (13) Fallacious reasoning or Apparent argument. (14) Perversion of facts. (25) Futility of argument. (16) Confutation, or failure in an argument.

Our text gives seven heads of predicaments. The difference between the arrangements of the topics in the systems of गोतम and कणाद is not considered to amount to a discrepancy. They are held to be reconciliable: the one more ample, the other more succinct; but both leading to like results.

The views of the Naiyayikas with regard to the aim of their philosophy and with regard to मोक्ष which every school of philosophy strives to achieve are embodied in the following passage:—

'पदार्थज्ञानस्य परमप्रयोजनं मोक्षः' इत्यामनन्ति । स च आत्यन्तिकैकविंशाति-दुःखध्वंसःः । आत्यन्तिकत्वं च खसमानाधिकरणदुःखप्रागमावासमानकाळीनत्व । दुःख-ध्वसस्येदःनीमिप सत्वेनास्मदादीनामिप मुक्तत्वापत्तिवारणाय 'काळीनान्तम्'। मुक्तया-त्मकदुःखध्वंसस्यान्यदीयदुःखप्रागमाव अमानकाळीनत्वाद्वामदेवादीनां मुक्तात्मनामप्यमुक्त-त्मप्रसंगात् 'खसमानाधिकरण 'इतिप्रागमार्वावशेषणम् । दुःखानिच एकविंशतिः शरीरम् पडिन्द्रियाणि षड् विषयाः षड्बुद्धयः, सुखं, दुःखं चेति । दुःखानुषांगत्वाच्च शरीरादौ गौणदुःखत्वम् । तथा च 'आत्मा वाऽरे आत्वयो मन्तव्यो निविध्याविव्यः ' ( वृहदार-ण्यक ) इति श्रुतेरात्मज्ञानसाधन निविध्याससाधनममनसाधनस्य पदार्थज्ञाने संजाध्यीति । एवं च सति तत्वज्ञाने शरीरपुत्रादावात्मत्वस्वीयत्वाभिमानरूपमिथ्याज्ञानस्य नाशः । तेन दोषाभावः । तेन प्रवृत्यनुत्पत्तिः, ततस्तत्काळीनशरीरेण कायव्यूहेन वा भोगतत्वज्ञानाभ्यां कर्मणां नाशः ततो जन्माभावः ।

> " नित्यनेभित्तिकेरेव कुर्वाणोदुरितक्षयम् । ज्ञानं च विमलीकुवंत्रभ्यासेन च पाचयेत् । अभ्यासात्पक्षविज्ञाने कैवल्यं लभते नरः ॥ "

इत्यादि वचनात् ''तमेव विदित्ताऽतिमृत्युमोति '' इति श्रुतेश्व सगुणोपासनाकाशी – मरणादेरिय तत्वज्ञानद्वारा मुक्तिहेतुत्वं । अत एव 'परमेश्वरः काद्यां तारकमुपदिशति ' इति सारम् ॥ (प. कृ.)

It might be said that the real knowledge of these categories that is to be obtained by a clear conception of them is useless inasmuch as it is in itself not happiness, absence of misery or any means to obtain them: but the utility of this real knowledge of the categories is not to be questioned, for it contributes to the knowledge of the truth of आत्मा, and the आत्मतत्त्व when known becomes a means to obtain मोक्ष. So मोक्ष is पदार्थ- ज्ञानस्य परमत्रयोजन.

मोक्ष as defined above as final cessation of pain. आंलिन्तकरन is the not being contemporaneous with the दु:खप्रागभान which exists in the same place with iself (दु:खप्तेस). If we merely say दु:खप्तेसो मोक्ष: then the ordinary cure will also be मोक्ष; hence he puts in the adjective आत्यन्तिक. दु:खप्तेस is आत्यन्तिक when there is no प्रागमान of any दु:ख to come or in store. If the words खसमानाधिकरण were not used, then this definition would be अन्यास in the case of नामदेनमोक्ष, as the मोक्ष which नामदेन has attained and which is contemporaneous with our दु:ख will not come under the definition.



 ( ११९ )

# APPENDIX I.

Aı

A2





Bı

B2





Ba

Bŧ





Bs

C.





#### APPECDIX

I Q. Can the word प्यार्थ be rendered into English by Category?

Ans.—The word पदार्थ though signifying general objects of knowledge means Category, although the term somewhat differs from the idea which Aristotle expresses by the same. According to him Categories are the most extensive classes of what is denoted by the simple word (the word in no connection with another). He enumerates ten viz., essence, quantity, quality, relation, the where, the when, position, to be possessed of, action and passion. This enumeration of the most general notions may be regarded as nothing more than an attempt to exhibit in a clear light the signification of words taken absolutely in order to show, how truth and falsehood consist in the right or wrong combination of these elements. However, as most of Aristotle's Categories refer to classes of existence or to what is most nearly related to them, and as in modern philosophy, the

this meaning, we may safely adopt it here, viz. as referring to the notions, which express the general forms of knowledge or what is the same, general modes of existence. The Categories of the Nyaya have a curious resemblance with those of Kant. (Rôer's 4.)

II Q. What is the necessity of including अभाव ( non-existence ) among the seven Categories?

Ans.—( We quote from the translation of the सर्वेदर्शन-संप्रह the discussion on this point). If you ask, "Why do you say that there are only six Categories since non-existence is also one?" We answer: Because we wish to speak of the six as positive Categories, i. e., as being the objects of conceptions which do not involve a negative "Still," the objector may retort, "How do you esteblish this definite number 'only six'? for either horn of the alternative fails. For, we ask, is the thing to be thus excluded already thoroughly ascertained or not? If it is thoroughly ascertained, why do you exclude it? and still more so if it is not thoroughly ascertained? What sensible man, pray spends his strength in denying that a mouse has horns? Thus your definite number 'only six' fails as being inapplicable." This however we cannot admit; if darkness &c., are allowed to form certainly a seventh Category (as "non-existence"), we thus (by our definite number) deny it to be one of the six positive existences, we thus deny that they make a seventh Category.

Thus it may be clearly seen that the Record includes, in his six Categories, positive existences only.

But it is a plain fact that our ideas are concerned with positive as well as negative existences, and therefore the later followers of the Vais'eshika School are justified in adding same to the original number six.

Digitized by Google

F